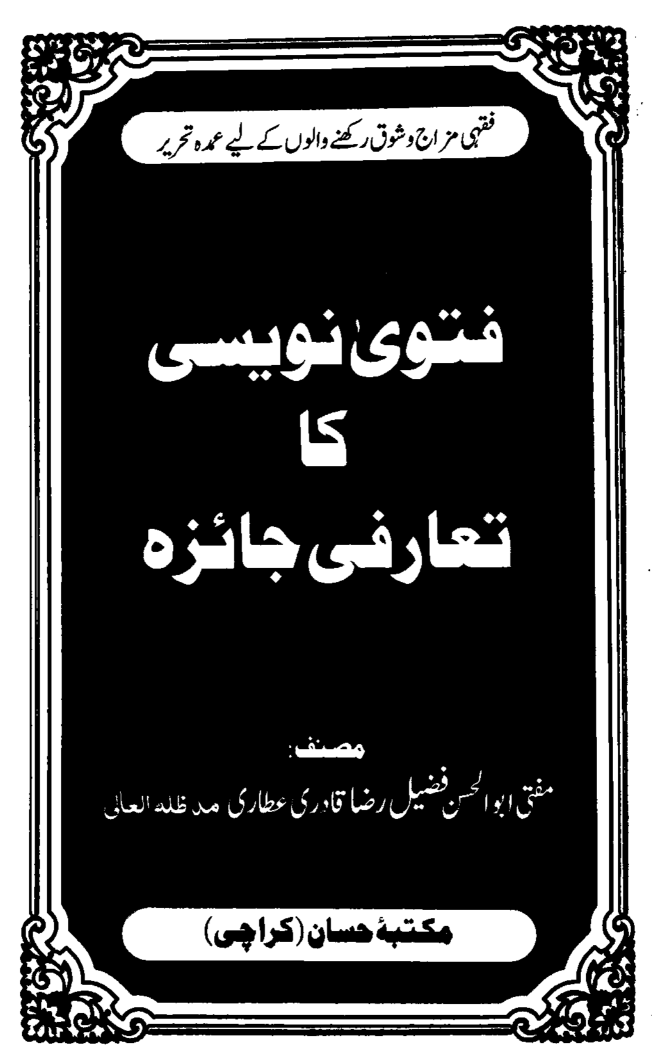




- (4) فکرمیں شریعت کی رعایت واجب ہے۔
  - (5) فقہی مہارت کے تین اصول۔



### جمله حقوق بحق ناشر محفوظ هيس

نام كتاب: فتوى نويسى كاتعار في جائزه

مصعنف: مفتى ابوالحس فضيل رضا قادرى عطارى مد ظله العالى

صفحات:108

**سناشاعت:**2018

قیمت:

باهتمام: محم عادل عطاري

ناشر: مکتبهٔ حسان، عالمی مدنی مرکز فیضان مدینه پر انی سبزی منڈی کراچی دابطه نیمبر:0331-2476512

### كتاب ملنے كے مقامات

......کتب خانه امام احمد رضا، در بار مار کیث لا ہور ......مکتبه اعلی حضرت، در بار مار کیٹ لا ہور .....ا شاعت الاسلام ، در بار مار کیٹ لا ہور

|             |                                                              | <i>*</i> |
|-------------|--------------------------------------------------------------|----------|
| <i>jiji</i> | رخان                                                         |          |
| 3           | تقويظ (مفتى محر قاسم عطارى دامت بركاتهم العاليه)             | 1        |
| 12          | پیشلفظ                                                       | 2        |
| 13          | فتوي نويسي كاتعارفي جائزه                                    | 3        |
| 16          | فتویٰ نولیی کی مشق کے حوالہ ہے ایک غلط فنہی                  | 4        |
| 17          | بداخلا قیوں میں گھر امعاشر ہ اور طلباء کی حالت زار           | 5        |
| 21          | علم نافع کابول بالاکیسے ہو؟ ایک حل                           | 6        |
| 22          | افمآء كالغوى واصطلاحي معنى                                   | 7_       |
| 23          | فقه کالغوی واصطلاحی معنی                                     | 8        |
| 26          | اصل اہلِ فتویٰ یعنی مجتهدین کاعلمی وعملی مقام                | 9        |
| 27          | مفتی حقیقتاً مجتهد ہی ہو تاہے                                | 10_      |
| 32          | مفتی ناقل کی ذِمّه داری                                      | 11       |
| 38          | فقهی مسائل اور احتیاط کی ضرورت                               | 12       |
| 42          | فتویٰ دینے میں بزر گوں کی احتیاط                             | 13       |
| 45          | کیامفتی سے غلطی نہیں ہوسکتی؟                                 | 14       |
| 49          | اجتهاد و تقلید کی حقیقت واضح کرنے والا ایک بصیرت افروز مضمون | 15       |
| 57          | فکر میں شریعت کی رعایت واجب ہے                               | 16       |
| 69          | فقہی مہارت کے تنین اصول                                      | 17       |

| n=( | وَ الْمِرْ يِنْكُ }                                            | —e4£ |
|-----|----------------------------------------------------------------|------|
| 69  | كثرت مراجعت كيابميت                                            | 18   |
| 72  | تتبع عبارات فقهاء كي ابميت                                     | 19   |
| 73  | اخذعن الاشياخ كي ابميت                                         | 20   |
| 80  | فتوی نویسی کی مشق میں اغلاط سے بیخے کا طریقہ کاراور مفتی کے    | 21   |
|     | چند ضروری اوصاف                                                |      |
| 82  | فتویٰ نولیی کی مشق میں غلطی سے بیخے کا مختصر مگر اہم بیان      | 22   |
| 83  | ایک مثال                                                       | 23   |
| 86  | يع طلباء كاغلط شوق                                             | 24   |
| 90  | مسائل کے لحاظ سے مفتی ناقل کے فقاوی کی اقسام                   | 25   |
| 93  | فقہ سے تعلق رکھنے والوں کی اقسام اور کون فتوی دے سکتاہے        | 26   |
| 97  | فقہی مہارت کے لئے فتاوی رضوبہ کی اہمیت وافادیت اور صرف         | 27   |
|     | ا يك فتوى بطور مثال                                            |      |
| 100 | ایک اصول کی تنقیح و تشر ت اور اس پر مبنی امام اہلسنت کا تحقیقی | 28   |
|     | فتوی                                                           |      |
| 101 | ایک اشکال اور اس کاجواب                                        | 29   |
| 102 | حاشیه میں ایک اعتراض کاجواب                                    | 30   |
| 103 | امام اہلسنت کے اس فتوی سے حاصل ہونے والے فوائد                 | 31   |
| 104 | ایک اہم سوال اور اس کاجواب                                     | 32   |



از قلم: مفتى ابوصالح محمد قاسم عطارى\_

### بسماللهالرحمن الرحيم

علم دین کی عظمت و فضائل ہر دین دار مسلمان بخوبی جانتا ہے اور علوم دینیہ میں علم فقہ افضل ہے کہ لوگوں کی زندگی کے جملہ معاملات میں اس سے رہنمائی ملتی ہے۔ دین و دنیا میں اِس کے فضائل و فوائد کے پیش نظر علم دین کے طلبہ کی ایک بڑی تعداد اِس کی طرف راغب ہوتی ہے ، لیکن یہ بات واضح ہے کہ محض رغبت کی شے کے حصول کے لئے کافی نہیں ہوتی بلکہ دیگر بہت سے لوازم و شرائط پوراکرنا بھی ضروری ہوتا ہے۔ عقل و نقل کا مسلمہ اصول ہے" انسان کو وہی ملتا ہے جس کی وہ کوشش کرتا ہے "ونس کرنا اور وہ بھی ڈھنگ سے کرنا نہایت ضروری ہے ورنہ مطلوبہ بتیجہ ہاتھ نہیں آتا۔ علم فقہ و فتوی سکھنے والے چند غلطیاں کرتے ہیں جس کا نقصان یہ ہوتا ہے کہ عموماً قابل مفتی نہیں بن پاتے۔ اس حوالے سے علامہ زرنو جی دھنائہ تعالی علیہ کی کتاب " تَعْدِیْمُ الْمُتَعَلِّمٌ "کے چند مقامات سے استفادہ کرتے ہوئے دھائہ تعالی علیہ کی کتاب " تَعْدِیْمُ الْمُتَعَلِّمٌ "کے چند مقامات سے استفادہ کرتے ہوئے کہ معروضات پیش کرتا ہوں:

# علُوِهت اور عزم عمم

طالبِ علم کو تخصیلِ علم کے لئے پختہ اور مضبوط ارادوں کی بہت سخت ضرورت ہوتی ہے کہ جس طرح ایک چڑیا اپنے پروں کی مددسے ہی فضامیں اڑ سکتی ہے بالکل اسی طرح ایک انسان کو بلند پرواز کے لئے بلند ہمتوں کی ضرورت ہوتی ہے۔ بالکل اسی طرح ایک انسان کو بلند پرواز کے لئے بلند ہمتوں کی ضرورت ہوتی ہے۔

نى كريم صلى الله تعالى عليه واله وسلم في ارشاد فرمايا: "إِنَّ الله تَعَالَى يُحِبُ مَعَالِى اللهُ مُعَالِى الله الله عَوْدَ مَلُ اللهُ عَالَى الله عَوْدَ مَلُ الله عَلَى الله عَلَمُ الله عَلَهُ مَلُ الله عَلَمُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَمُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهُ مَلَ اللهُ الله

ابوطیب شاعر کہتاہے:

عَلَى قَدُرِاَهُلِ الْعَزِّمِ تَأْتِى الْعَزَائِمُ وَتَأْتِى الْعَزَائِمُ وَتَأْتِى الْمَكَارِمُ وَتَأْتِى عَلَى قَدُرِالْكِرَامِ الْمَكَارِمُ

وَتَعْظُمُ فِي عَيْنِ الصَّغِيْرِ صِغَارُهَا وَتَصْغُرُفِيْ عَيْنِ الْعَظِيْمِ الْعَظَائِمُ

ترجمہ:(1)ہر بندہ اپنے ارادے کے مطابق ہی بڑے بڑے امور تک پہنچاہے جس میں جتنی بزرگ ہوگی وہ اس قدر بلند مرتبہ کو پہنچے گا۔

(2) چھوٹے چھوٹے کم ہمت افراد کو چھوٹے چھوٹے کام بھی بہت بڑے معلوم ہوتے ہیں اور باہمت افراد کی نظر میں بڑے سے بڑا کام کوئی و قعت نہیں رکھتا۔

# منتقل مزاجی اور ثابت قدی

ثابت قدمی، مقاصدِ عالیہ کے حصول میں ایک بنیادی عضر ہے اور اس کی کی، ناکامی سے دوچار کرتی ہے۔ کسی شاعر نے کہا کہ:

لِكُلِّ اللِّي شَأُوالُعُلَا حَرَكَاتُ وَلَكِنْ عَزِيْرْفِي الرِّجَالِ ثَبَاتُ

🚹 \_\_\_\_ المعجم الاوسط،جلد٢،صفحه١٧٩،حديث نمبر٠٢٩٤

ترجمہ: بلندیوں تک چنچنے کی خواہش میں توہر انسان کچھ نہ کچھ کوشش کرلیتاہے لیکن لوگوں میں (ان کوششوں میں) ثابت قدمی بہت نادرونایاب ہے۔

مشہور مقولہ ہے کہ "سَنْ طَلَبَ شَنْ عَالَاَ جَدَوَمَنْ قَرَعَ الْبَابَ وَلَجَّ وَجَدُومَنْ قَرَعَ الْبَابَ وَلَجَّ وَلَجَ "لِعِنى: جو کسى چیز کی طلب کرے اور اس میں محنت بھی کرے تو وہ اسے پالیتا ہے اور جو کسی در وازے کو کھٹکھٹائے اور مسلسل کھٹکھٹاتا ہی چلاجائے تو ایک دن وہ اس کے ادر خر ور داخل ہو جائے گا۔

کسی نے کہا ہے کہ "خَزَائِنُ الْمِنَنِ عَلَى قَنَاطِرِالْمِحَنِ" یعنی: بخشش اوراحسانوں کے خزانے آزماکشوں کے بل سے گزر کر ہی حاصل کئے جاسکتے ہیں۔

ایک شاعرنے کہاہے:

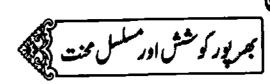
الًا لَاتَنَالُ الْعِلْمَ اللَّابِسِتَّةِ

سَأُنْبِيْكَ عَنْ سَّجُمُوْعِهَا بِبَيَانِ

ذَكَاءٌ وَّ حِرْصٌ وَّ اصْطِبَارٌ وَّ بُلْغَةٌ وَ الْمُعَةُ وَ الْمُعَةُ وَ الْمُعَادُ وَالْمُعَادُ وَلَّالِكُونُ وَالْمُعَادُ وَالْمُعِلَامِ وَالْمُعَادُ والْمُعَادُ وَالْمُعَادُ وَالْمُعَادُ وَالْمُعَادُ وَالْمُعَادُ والْمُعَادُ وَالْمُعَادُ وَالْمُعَادُ وَالْمُعَادُ وَالْمُعَادُ والْمُعَادُ وَالْمُعَادُ وَالْمُعَادُ وَالْمُعَادُ وَالْمُعَادُ والْمُعِلِي وَالْمُعِلِي وَالْمُعِلِي وَالْمُعِلِي وَالْمُعِلِي والْمُعِلِي وَالْمُعِلِمُ وَالْمُعِلِمُ وَالْمُعِلِمُ وَالْمُعِلِمِعُمُونُ وَالْمُعُلِمُ وَالْمُعُمِعُمُ وَالْمُعُمِعُ وَالْمُعُلِمُ وَالْمُعُمِعُمُ وَالْمُعُمِعُمُ وَالْمُعُمِعُمُ وَالْمُعُمِعُمُ وَالْمُعُمِعُمُ وَالْمُعُمُومُ وَالْمُعُمُومُ وَالْمُعُمِعُمُ وَالْمُعُمُومُ وَالْمُعُمُومُ وَالْمُعُمُومُ وَالْمُعُمُومُ وَالْمُعُمُومُ وَالْمُعُمُومُ وَالْمُعُمُومُ وَالْمُعُمُومُ وَالْمُ

ترجمہ: (1) جان لوتم علم حاصل نہیں کرسکتے مگرچھ چیزوں کے ساتھ میں تہہیں ان تمام کے بارے میں آگاہ کرتاہوں۔

(2)وہ چھے چیزیں میہ ہیں: ذکاوت، علم کی حرص، صبر، قدرِ کفایت مال، استاد کی رہنمائی اور ایک طویل زماند۔



طالبِ علم کے لئے سخت محنت اوراس پر پابندی کرنا بہت ضروری ہے جیسا کہ الله عزوجل في ارشاد فرمايا:

ترجمہ:اور جنہوں نے ہماری راہ میں کوشش کی ضرور ہم انہیں اینے راستے و کھادیں گے۔

وَالَّذِيْنَ جُهَدُوا فِينَا لَنَهُدِينَّهُمْ شيكنا(١)

امام شافعی علیه رحمة الله الكانى كے لكھے ہوئے بير اشعار بہت سبق آموز ہيں:

الَّجِدُّ يُدُنِي كُلَّ اَسْ شَاسِع وَالْجِدُّ يَفْتَحُ كُلَّ بَابِ سُغْلَق

ترجمہ:جد وجہد ہر اُس چیز کو قریب کر دیتی ہے جس کا حصول بہت بعید لگتاہے اور محنت و کوشش ہر بند دروازے کو کھول دیتی ہے۔

ایک شاعر کہتاہے:

بقَدْر الْكَدِ تَكْتَسِبُ الْمَعَالِي

وَمَنْ طَلَبَ الْعُلَا سَهِر اللَّيَالِي

لَيْلًا الْعِزَّتُمَّ تَنَامُ تَرُوْمُ يَغُوْضُ الْبَحْرَمَنُ طَلَبَ اللَّالِي

🚹 ـــــ پ۲۱،سورة العنكبوت:۹۹

عُلُوُ الْكَعْبِ بِالْهِمَمِ الْعَوَالِي وَ عِزُ الْمَرْءِ فِيْ سَهَرِ اللَّيَالِي وَ عِزُ الْمَرْءِ فِيْ سَهَرِ اللَّيَالِي

وَمَنُ رَّامَ الْعُلَا مِنُ غَيْرِ كَدِّ الْعُلَا مِنْ غَيْرِ كَدِّ الْمُحَالِ الْمَحَالِ الْمُحَالِ اللهِ مَعْنَ وَلَكُن كَ اعتبارت ترقى پاؤگ جو بلنديوں كو چونا چاہتا ہے وہ راتوں كو جا گتا ہے۔

(2) توعزت کاطلبگارہے اور پھر رات کو سو بھی جاتا ہے ارے غافل موتی حاصل کرنے کے لئے پہلے سمندر میں غوطے لگانے پڑتے ہیں۔

(3) رفعت وبرتری کے لئے مضبوط ارادوں کی ضرورت ہے اور بندے کو عزت کامقام حاصل کرنے کے لئے اپنی راتوں کو بے خواب بنانا پڑتا ہے۔

(4)جو بغیر محنت ومشقت کے بلندیوں کو جھونا چاہتا ہے ایسا شخص اپنی عمر کو ایک محال کام کے لئے ضائع کر رہاہے۔

ایک داناکا قول ہے کہ" اِتَّخِذِ اللَّیلَ جَمَلًا تُدُرِک بِهِ اَمَلًا"یعن:ساری ساری رات کام میں مصروف رہا کرومقصود کو جلد بالوگ۔

# سستى وكا للى سے بچنانہایت ضروري ہے

ایک اور شاعر کہتاہے:

تَمَنَّيْتَ أَنُ تُمْسِى فَقِيْهًا شَنَاظِوا بِغَيْرِعَنَاءِ وَالْجُنُونُ فُنُونُ فُنُونُ فُنُونُ

وَلَيْسَ اكْتِسَابُ الْمَالِ دُوْنَ مَشَقَّةٍ " تُحَمِّلُهَا فَالْعِلْمُ كَيْفَ يَكُوْنُ

ترجمہ: (1) اگر تو بغیر محنت ومشقت سے فقیہ اور مناظر بننا چاہتا ہے تو پھر یہ تیر اپاگل بن ہے اور پاگل بن کی بہت سی قسمیں ہوتی ہیں۔

(2)جب مالِ دنیامشقت اٹھائے بغیر حاصل نہیں ہو تا تو علم (جیسی عظیم دولت) بغیر محنت کے کیسے حاصل ہوسکتی ہے۔

انسان کوعظمت ورفعت اپنی ذاتی محنت سے ملتی ہے، دوسروں کی محنت سے نہیں اور محنت کرکے غلام، آقابن جاتے ہیں جبکہ سستی و کا ہلی سے آقازوال کاشکار ہو جاتے ہیں۔ شاعر طیب کہتاہے کہ:

وَلَمْ اَرَفِیْ عُیُوْبِ النَّاسِ عَیْبًا

کَنَقُصِ الْقَادِرِیْنَ عَلَی التَّمَام

مرجمہ: میں نے لوگوں کے عیوب میں اس جیساکوئی عیب نہیں ویکھاکہ قدرت
کے باوجود کی کام کواد هورا چھوڑ دیاجائے۔

## بہت جلد محقق ومفتی بننے کا شوق دل سے نکالناضر وری ہے

یہ بھی ایک مرض ہے کہ طلبہ ایک دوسالوں میں مفتی بننے کے شوقین ہوتے ہیں حالانکہ بیر مرتبہ اتنی جلد حاصل نہیں ہوتا۔

ایک مرتبہ اِمام اعظم رحمة الله تعال علیه نے اِمام ابو بوسف رحمة الله تعال علیه سے اِمام ابو بوسف رحمة الله تعال علیه سے (کسی خاص اعتبارے) فرمایا کہ "تم بہت ذبین تونہ عظے مگر تمہاری کوشش اور

'متقل مزاجی نے تنہیں آگے بڑھایا،لہٰذاہمیشہ سستی سے بچتے رہنا کہ سستی بہت بڑی آفت اور منحوس چیز ہے۔"

علامه زرنوجی دحمة الله تعالى عليه کے اس موضوع پر دوخوبصورت اشعار ہيں:

دَعِي نَفْسِي التَّكَاسُلُ وَ التَّوَانِي

وَ اللَّفَاتُبُتِي فِي ذِي الْهَوَانِ

فَلَمْ أَرَ لِلْكُسَالَى الْحَظَّ يُعْطِى سِوَى نَدَم وَّجِرْسَانِ الْاَسَانِ الْاَسَانِ الْاَسَانِ الْاَسَانِ الْاَسَانِ الْاَسَانِ الْاَسَانِ الْاَسَانِ الْاَسَانِ الْسَانِ الْسَانِ الْسَانِ الْسَانِ الْسَانِ الْسَانِ الْسَانِ الْسَانِ الْسَانِ اللهِ الْسَانِ اللهِ اللهُ ا

(2) میں نے آج تک نہیں دیکھا کہ کاہلوں کو پچھ ملاہوسوائے شر مندگی اور محرومی کے۔

اوپر کی تمام باتیں علامہ زرنوجی رحمة الله تعالى علیه کی كتاب سے مستفاد تعیں۔مزید چند باتیں عرض كرتا ہوں:

(1) پہلی بات ہیہ کہ علم فقہ سکھنے کی ضروری شر ائط وطریقے کو اپنے پاس لکھ کر رکھ لیں اور اسے وقت فو قما پڑھتے رہیں۔

(2) اب جن چیزوں میں کی معلوم ہوتی ہے ان کو ضرورت کے درجے کے مطابق ترتیب دے کرمہارت حاصل کرنے کی کوشش کرتے رہیں۔

(3) مہارت کے لئے لگا تار محنت ضروری ہے اور اس کے لئے سب سے پہلے غیر

مكتبة حسان)

ضروری کاموں کو اپنی زندگی سے خارج کر دیں۔

(4) ہمت نہ ہارنے کا تہیہ کرلیں اور مشکلات کے باوجود حصولِ مقصد میں لگن سے مگن رہیں۔

(5) فقد سکھنے میں دل لگنا بہت ضروری ہے۔ بے دلی سے بیہ علم مجھی حاصل نہیں ہوسکتا۔

(6) یہ بات پہچانے کی کوشش کریں کہ کام میں کیا چیز اصل میں اہم ہے۔ صرف ان چیزوں پر توجہ دیں۔ بہت سے کام غیر ضروری ہوتے ہیں اور طلبہ انہی پر اپناوفت ضائع کر دیتے ہیں۔

(7) یا در کھیں کہ محنت کے بغیر الف بالکھنی نہیں آتی تو علم فقہ کہاں سے آئے

## ع کچھ ہاتھ نہیں آتابے آوسحر گاہی

مفتی بننے اور فقہی مہارت حاصل کرنے میں معاون کچھ مشورے سطورِ بالا میں فرکر کئے ہیں لیکن حقیقت میں یہ موضوع مفصل رہنمائی کا متقاضی ہے اور یہ رہنمائی وہی ماہر علم وفن دے سکتا ہے جو سکھنے سکھانے کے اِن مراحل سے گزرا، کامل شرح صدر کے ساتھ اِن اصولوں کو سمجھا اور بصیرتِ تامہ کے ساتھ اِن قوانین پر غور و خوض کیا ہو۔ اور ہمارے لئے یہ نہایت خوشی کا مقام ہے کہ دارالا فراالل سنت کے مایہ ناز فقیہ حضرت سے مولانامفتی محمد فضیل عطاری مدهددالعال اِن اوصاف کی حامل فخصیت ہیں جنوں نے طلباوعلاکی رہنمائی کے لئے نہایت خوبصورت، موثر، جامع اور شخصیت ہیں جنوں نے طلباوعلاکی رہنمائی کے لئے نہایت خوبصورت، موثر، جامع اور

حقیق تجربات و مشاہدات پر مبنی ہے کتاب "فتوی نویسی کا تعارفی جائزہ" تحریر فرمائی۔
میری صرف فقہ نہیں بلکہ تمام علوم دینیہ کے طلبہ و اساتذہ سے گزارش ہے کہ اس
کتاب کا مطالعہ فرمائیں۔ ہے کتاب مفتی بننے کے بنیادی ارکان و شر ائط اور نہ بن سکنے کے
حقیقی اسباب و علل کو طشت از بام کرتی ہے۔ صرف فقہی مہارت نہیں بلکہ کسی بھی
شعبے میں علمی مہارت کے لئے اِس کتاب میں بیان کر دہ اصولوں کی پاسد اری ضروری
ہے اور اگر جمارے اساتذہ و طلبہ اِس کتاب کوبار بار مطالعہ کریں اور اس میں بیان کر دہ
ر بنما اصولوں کو ذہن نشین کرے اُن کے مطابق عمل در آ مد کریں تو ان شاء الله
عزد جل علمی منزل کے حصول میں نہایت مفید پائیں گے۔الله تعالی قبلہ مفتی صاحب کو
جزائے خیر عطا فرمائے اور ان کاعلمی فیضان مزید عام فرمائے۔

از محمد قاسم قادری 19مارچ2018ء

فتو ئ نويسي كا تعار في جائزه



دار الافتاء میں ہونے والے کاموں میں فتوی نویسی کی حیثیت ریڑھ کی ہڈی کی سی ہے، سب سے بنیادی کام بھی ہو تاہے، اسی کی مشق سے فقاہت کانتے پیدا ہو تاہے اور مسلسل مشق سے پروان چڑھ کر سر سبز وشاداب در خت بن جاتا ہے، مگر اس کی معیاری قابل قبول مشق کوئی اتنی آسان بات بھی نہیں، سوال، متعلقہ جزئیات، فارجی حالات سب بی کچھ مد نظر رکھنا ہو تاہے، یہی وجہ ہے کہ فطر تأذ ہین، ہوشیار، کارگز ار ہونا اس میدان میں آنے والے کے لئے انتہائی ضروری ہے۔

لہذااس سمت آنے والے طالب علموں کو خوب حاضر دماغی سے مطالعہ و مشق میں مصروف رہنا چاہئے، وہ دفقہی مزاج و شوق رکھتے ہیں"اس کا فقط زبانی حد تک دعوی نہیں ہونا چاہئے بلکہ اس دعوے کو عملی جامہ پہنانے کی سنجیدہ کوشش بھی کرنی چاہئے تاکہ ان کے قول و فعل میں تضاد دکھائی نہ دے۔

اس مخضر سی کتاب میں "فتوی نویسی کا تعارفی جائزہ "قدرے وضاحت سے پیش کیا جارہ ہے۔ کسی طالب علم کو فائدہ ہو اور اس کی ذہنی الجھنیں سلجھ جائیں اور اس حوالہ سے غلط فہمیوں کا ازالہ ہو اور ہمت بلند اور شوقِ وافر اسے نصیب ہو تو فقیر کو دعاؤں میں یاد رکھے، خصوصاً فقیر کے علم نافع اور عمل صالح میں اضافہ کی اور خاتمہ بالخیر ہونے کی دعاضر ورکرے۔

### ابوالحسنفضيل رضاقادرى عطارى

18 الرچ 2018ء

( نتو کی نویسی کا تعار فی جائز ہ )

OFFICE TOOM

فتوی زبانی، لکھ کر اور اشارہ سے تینوں طرح دیاجا تا ہے۔ اگرچہ زیادہ ترفتوی کا تعلق پہلی دوقسموں سے ہو تاہے مگر ہاتھ یاسر کے اشارہ سے فتوی دینا بھی جائز ہے، جیسا کہ بخاری شریف، کتاب العلم میں امام بخاری نے ایک ترجمۃ الباب ان الفاظ میں بیان کیاہے:

" بَاكِمَنُ أَجَابَ الْفَتْيَابِ إِشَارَةِ الْيَدِوَ الرَّأْسِ

(ال محف کے بارے میں باب جس نے ہاتھ اور سر کے اشارے سے فتوی دیا)

اور اس کے تحت چند احادیث مبار کہ بطورِ دلیل درج فرمائی ہیں جن سے واضح ہوتا ہے کہ مفتی اشارے سے بھی فتوی دے سکتا ہے ، اسی لئے آپ نے اس مسئلہ کو باب کا عنوان بنایا ہے۔ شامی وغیرہ کتبِ فقہ کی کتاب القصنا میں بھی اس بات کی تصریح موجود ہے لیکن شرط یہ ہے کہ تفہیم میں کسی قشم کی کی نہ رہ جائے اور سائل

کی غلط فنہی کااندیشہ نہ ہو۔

فتوی دینے کی بیہ صورت سب سے کم پائی جاتی ہے، بہت واضح مسئلہ ہو اور ہاں یانہ میں اس کا جو اب دیا جاسکے اور اشارہ کفایت بھی کرے تو اس پر اکتفاء کیا جاسکتا ہے، یہی وجہ ہے کہ بیہ قسم عام طور پر معروف نہیں ہے اور فتویٰ کا لفظ سنتے ہی ذہن اس جانب سبقت نہیں کرتا گر اس کے باوجود تین صور توں میں سے ایک صورت اپنی جگہ پر ضرور ہے۔

دوسری صورت لیعنی سائلین کو مفتیانِ کرام کا زبانی جواب دیناکسی پر پوشیده

**≡( فَوْ يُ نُو يُسِي كَا تَعَارِ فِي جَائِزَ ه**) •

نہیں ہے۔ وقوع کے اعتبار سے سب سے زیادہ زبانی فاوی ہی صادر کئے جاتے ہیں، اس کے لئے مفتی کاخوب ماہر، تجربہ کار اور مختاط ہو ناضر وری ہے ورنہ جلد بازی ،اصنیاط نہ کرنے، سائل اور جو دیگر سننے والے ہیں ان کے احوال و مز اج کو مد نظر نہ رکھنے کی وجہ سے جواب میں غلطی، یاجواب سے غلطی فہمی پیدا ہو سکتی ہے، یو نہی شر پیند عناصر اس سے ناجائز فائدہ بھی اٹھا سکتے ہیں۔

تیسری صورت تحریراً فتوی دینے کی ہے اور ان تین صور توں میں سب سے زیادہ اہمیت وافادیت بھی اس قسم کو حاصل ہے، کیونکہ تحریری فاوی کافائدہ صرف سائل ہی کو نہیں ہو تا بلکہ بھر پور اور بار بار اشاعت کی صورت میں عوام و خواص بلکہ آنے والے فقہاء سب ہی اِس سے مستفید ہوتے ہیں، یو نہی ہم عصر اور بعد میں آنے والے فقہاء پہلے سے موجود تحریری فاوی کا تنقیدی جائزہ لیتے رہتے ہیں اور ان میں اگر کوئی اصلاح کا پہلو موجود ہو تو اس کی نشاندہی کر دیتے ہیں، نیز فتوی از روئے شریعت غلط ہو، یا دینے والا اس کا اہل نہ ہو تو تسابل برتے بغیر دینی احکام اور شریعت غلط ہو، یا دینے والا اس کا اہل نہ ہو تو تسابل برتے بغیر دینی احکام اور شریعت غیر معتمد ہے یا گی بالا دستی کے لئے اس کے اظہار واعلان سے پیچے نہیں رہتے، یوں مفتی معتمد ہے یا غیر معتمد؟ اس کی بھی پہچان ہو جاتی ہے اور فقہی ذخیرہ میں قابلِ قدر اضافہ بھی ہو تا ہے۔

اسی طرح متون وشر وح کے علاوہ جن فقہی کتب سے استفادہ کرتے ہوئے فتوی لکھاجا تاہے اور جن کے جزئیات بطورِ استشہاد نقل کئے جاتے ہیں وہ فقادی ہی کے مجموعے ہوتے ہیں اگر چہ اختلاف کی صورت میں متون کو شر وح پر اور شر وح = (فتوی نویسی کا تعار فی جائزہ)

کو فقاوی پر مقدم رکھا جاتا ہے، مگر تیسر ااور آخری درجہ کتب فقہ میں بلاشبہ فقاوی ہی کو حاصل ہے، چند مشہور اور معتبر فقاویٰ کے نام درج ذیل ہیں

(۱) فآوی قاضی خان (۲) فآوی بزازیه (۳) خلاصة الفتاوی

(۴) فآوی عالمگیری (۵) فآوی رضویه (۲) فآوی امجدیه

(۷) فتادی مصطفویه وغیره

تعبیه: اگرچه مفتی پر لکھ کر فتوی دینا واجب نہیں مگر بعض خارجی اور شخصی احوال کے پیش نظر مصلحتاً لکھ کر فتویٰ دیناضر وری بھی ہو جاتا ہے، مثلاً جو کسی اور کے بارے میں تھم شرعی یوچھ رہاہو اور قرآئن سے معلوم ہو کہ درست جواب اس تک نہیں پہنچاسکے گابلکہ فسق و فجور کی بناء پر خیانت سے کام لے گا، یا کمزور فہم کی بناء پر جس طرح سمجھنا چاہئے یوری بات سمجھ نہ یائے گا، جب اس قسم کے اشخاص کو جواب پہنچانے میں نمائندہ بناناضر وری ہو جائے تولکھ کر اسے دے دیا جائے اور وہ من وعن آگے پہنچادے ، یوں بغیر کسی کمی بیشی کے مکمل حکم شرعی بیان ہو جانے پر اطمینان ہو جائے گا۔ یو نہی سائل ہی کو فتوی در کار ہو مگر مسکلہ اس قدر نازک ہو کہ زبانی بیان کر ناتمام تر قیودات کی رعایت کے ساتھ مشکل معلوم ہو اوراحتیاط کے ساتھ بیان کیا بھی جائے توسننے والے کو کماحقہ سمجھنے میں دشواری ہو اوراس کا مطالبہ ہو کہ لکھ کر دیں تا کہ کئی بارپڑھ کر قیو دات اور اس کے فوائد کو ذہن نشین کروں، یاوہ مطالبہ نہ بھی کرے لیکن اس کے بارے میں گمان غالب یمی ہو کہ تحریر کے بغیر اسے مکمل بات سمجھ نہ آئے گی، توشر عی مصلحت اسی میں

<u> - (فتو کا نوک</u>ی کا متعد فی جائزہ)

ہوتی ہے کہ پوری بات لکھ کر دی جائے۔

رسم افتاء کے آداب میں ایک ادب میہ بھی بیان ہواہے کہ موجودہ زمانے میں غلبہ جہل کی بناء پر جواب خوب وضاحت کے ساتھ دینا چاہئے، جیسا کہ فقاوی حامد ریہ میں ہے:

"ألْوَاحِبُ عَلَى الْمُفْتِي فِي هٰذَا الزَّمَانِ الْمُبَالَغَةُ فِي إِيْضَاحِ الْجَوَابِ لِغَلَبَةِ الْمُبَالَعَةُ فِي إِيْضَاحِ الْجَوَابِ لِغَلَبَةِ الْمُبَالَعَةُ فِي إِيْضَاحِ الْجَوَابِ لِغَلَبَةِ الْمُبَالَعَةُ فِي الْمُفَتِي بِرَاسَ زَمَانَ مِينَ عَلَيْهِ جَهِلَ كَى وجه سے جواب خوب الْجَهُلِ "ترجمه: مفتی پراس زمانے میں غلبہ جہل كی وجه سے جواب خوب وضاحت ومبالغه كے ساتھ ديناضر ورى ہے۔ (۱)

چونکہ اِنضا خونی الْجَوَابِ میں مبالغہ تحریری طور پر بآسانی ہو تاہے اس لئے بعض او قات لکھ کر جواب دیناضر وری ہو جاتا ہے۔ اس بیان کر دہ تفصیل سے یہ بات بھی واضح ہوگئ کہ فتوی عام اور فتوی نویسی خاص ہے یعنی ان میں عموم خصوص مطلق کی نسبت ہے۔

## فوی نویسی کی مشق کے حوالہ سے ایک غلط فہی

محض ناقلین کے فاوی اردو یا عربی میں ہوں ، سوال آنے پر دو چار لفظ کی تبدیلی کے ساتھ انہیں میں سے کوئی جواب نقل کر دیا جائے، حوالہ جات بھی انہیں فاوی سے منتخب کر لئے جائیں ، ایک آدھ نیا جزئیہ شامی یا عالمگیری وغیرہ معتمد کتاب سے ڈھونڈ کر نقل کر دیا جائے ، پھر آخر میں کتبہ کے بعد اپنا نام خوبصورت رسم الخط میں لکھ دیا جائے ، افتاء کی حقیقت واہمیت اور اس کی مشق کا

1 ---- تنقيح الفتاوي الحامديه، ج١، ص٨، مطبوعه

(فتو کی نو کسی کا تعد فی جائزہ)

حقیق بنیادی مفہوم سیمھنے سے قاصر بہت سے طلباء کے نزدیک فتوی نویسی کی مشق بس اسی کا نام ہے۔ اس طرح کے سو دوسوتر کہ ، طلاق ، حظر و اباحت سے تعلق رکھنے والے سوالات کے جو ابات لکھنے کے بعد ان کے تنگ سینوں میں یہ خو ابش محینے لگتی ہے کہ مفتی اعظم کے لقب سے ہمیں بھی ملقب کیا جائے ، یا کم از کم مفتی اعظم نہ سہی صرف مفتی تو ہمیں ضرور کہا جائے ، ان کے خیال میں مزید سیمنے کے اعظم نہ سہی صرف مفتی تو ہمیں ضرور کہا جائے ، ان کے خیال میں مزید سیمنے کے لائق کو بی چین ، اپنی کم علمی اور سوءِ فہم کے باعث نقطہ کا خاز کو انتہاء کا تحد اد آج کل کم نہیں ہے۔

## بداخلاقیوں میں گھرامعاشرہ اور طلباء کی حالت زار

فتو کافه یکی تعارفی جائزه

اور مشکل کام ہے، خود کتاب کے مضامین کو کماحقہ سمجھنا اور پھر طالب علم کو اس طرح سمجھادینا کہ وہ واقعی سمجھ لے اتنامشکل ہے کہ اس کی تعبیر کے لیے الفاظ نہیں، پھر اگر طالب علم ذہین ہے تو اس کے شبہات کو اس طرح دور کرنا کہ وہ مطمئن ہوجائے، صرف خداداداستعداد ہی ہے ہوسکتا ہے۔ طالب علم جو شبہ وارد کررہا ہے، اس کی بنیاد کیا ہے؟ وہ ابھی قادر الکلام نہیں اپنی بات کماحقہ کہہ نہیں پاتا ہے، ایک ماہر استاذ کا کام ہے ہے کہ وہ طالب علم کے غیر مربوط جملوں سے یہ اخذ کرلے کہ اس کو کھٹک کیا ہے؟ اور یہ کہنا کیا چاہ دہا ہے؟ جس مدرس میں یہ اخذ کرلے کہ اس کو کھٹک کیا ہے؟ اور یہ کہنا کیا چاہ دہا ہے؟ جس مدرس میں یہ کمال نہ ہو وہ حقیقت میں مدرس نہیں۔ (۱)

مزیداسی مقاله میں فرماتے ہیں کہ

کہا جاتا ہے" اگر طالب علم ذہین ہے تو اسے کوئی بھی استاذ پڑھائے وہ ذی
استعداد ہوجائے گا"لیکن میر اتجربہ اس کے خلاف ہے ، آج ہمارے ہزاروں عربی
مدارس ہیں، جن میں ذہین سے ذہین طلبہ تحصیل علم کے شوق میں آتے ہیں، لیکن
چونکہ اب ہمارے مدارس میں اساتذہ کی تقریر استعداد دیکھ کر نہیں ہوتی بلکہ رشتہ،
سفارش، اور سیاسی اغراض کے لئے ہوتی ہے ، اس لئے اکثر مدر سین بھرتی کے ہیں،
جس کے نتیجہ میں ذہین سے ذہین طالب علم فراغت کے بعد بھی ناخواندہ رہتا ہے،
منتبی طلبہ ابتدائی ہا تیں تک نہیں بتا پاتے، وہ بھی ایس با تیں جو ہر وقت زبان زرد
رہتی ہیں اور افسوس ہے کہ اساتذہ بھی اس سے ناواقف ہیں، دورہ حدیث میں

<sup>1 ....</sup>مقالات شارح بخاری، ج۱، ص، ۸۰.

<u>19)</u>=

شریک ہونے والے ذہین طلبہ بھی بیہ نہیں جاننے کہ ثانیہ ثالثہ، رابعہ وغیرہ کیاصیغے ہیں؟ نماز میں کیافرض ہے، کیاواجب، کیاسنت وغیرہ وغیرہ؟لیکن ایک ماہر مدرس متوسط ذہمن رکھنے والے طالب علم کو بھی کندن بنادیتا ہے۔(۱)

پھر طلباءکے بگاڑ اور ہا قاعدہ تعلیم سے ان کی دوری کی ایک وجہ یہ بھی ہے کہ مادی ترقی کے اس دور میں نام و نمود اور بے چینی و اضطراب کی لہر جس طرح سب کو متاثر کررہی ہے اور اخلاقی اقد ارکی در شکی اور قلب و نظر کی تطہیر سے لوگوں کو غافل رکھے ہوئے ہے، دینی مدارس کے طلباء بھی ان بدائرات سے متاثر ہوئے بغیر نہیں رہتے،وہ بھی اسی معاشرے میں بسنے والے انسان ہیں،مدارس کے مقدس ماحول کے بعد خارجی ماحول کے بدا ثرات ان پر بھی اثر انداز ہوتے ہیں اور جدید ذرائع ابلاغ سے بڑے بیانے پر تھلے ہوئے نساد میں وہ بھی گھرے رہتے ہیں للهذااس طرح کی صورت حال میں غیر تربیت یافته کا بیخااور خود کوسنجالنااور نفس کے خلاف مسلسل جہاد میں مصروف رہنا بہت مشکل و دشوار دکھائی دیتا ہے اور انہیں تعلیم کے بنیادی مقاصد، (1) تہذیبِ اخلاق ،(2) تزکیہ نفس اور (3) تربیت دماغ کے حصول کے لئے سنجیدگی کے ساتھ آمادہ کرنا اور با قاعدگی کے ساتھ اس راہ کو عبور کرنے کے لئے جہاد بالنفس میں مصروف رکھنا کوئی سہل و آسان کام نہیں ہے۔

اس لئے مدارس کے طلبہ کا رائج نصابی تعلیمی معیار بہتر کرنے کے ساتھ

1 ----مقالات شارح بخاری، ج۱، ۱۰۸۰

مكتبةحسان

فَوْ كُنُو كِي كَا تَعَارُ فَي جِائِزُه ﴾

ساتھ تر جیجی بنیادوں پر ان کی اخلاقی اور ذہنی تربیت کی بھی اشد ضرورت ہے، علم دین کے حصول میں دلچیہی لینے والوں کی تعداد پہلے ہی آٹے میں نمک کے برابر ہے، اگر انہیں بھی سنجالنے اور سنوار نے کا بھر پور انتظام نہ کیا گیااور ان میں سے چن چن کر خوس علمی بنیادوں پر دین کی خدمت کرنے والے مدرس، مفتی، مصنف، محق بنانے میں دلچیہی نہ کی گئی توسطحیت پیند مقررین ہی کا بجوم رہ جائے گا۔ اگرچہ مقررین کی بھی کثرت کی ضرورت ہے مگر صرف مقررین ہی سے تو دین کے تمام ضرور تیں پوری نہ ہوں گی اور پھر ان کے علمی معیار میں اضافہ کی جمی شدید حاجت ہے کہ عوام کی گردش زیادہ تر مقررین اور پیروں تک ہی محدود بھی شدید حاجت ہے کہ عوام کی گردش زیادہ تر مقررین اور پیروں تک ہی محدود بوتی ہے۔ مقررین اور مشائح کو خود موجودہ زمانے میں علمی اور عملی لحاظ سے کافی تربیت کی ضرورت ہے۔

مگران تمام ترمقاصد حسنہ کے باجو دافسوس کے ساتھ کہنا پڑتا ہے کہ آج کل اکثریت کامزاج کاروباری بن چکاہے، کسی علمی اور تحقیقی کام کو سکھنے سمجھنے اور اس میں مہارت حاصل کرنے کے لئے گمنامی اور تنہائی میں رہ کر بلند مقصد کے حصول کے لئے قربانی دینے کا جذبہ اب تقریباً مفقود ہو تا جارہا ہے۔ صرف ان کاموں میں دلچیسی لی جاتی ہے جن سے فوری مالی منفعت یا دنیا میں نام کاڈ نکا ہجے، یہی وجہ ہے کہ سطحی مقررین کی تعداد بہت زیادہ ہے، طلباء بھی اس میں دلچیسی لیتے ہیں، مگر بہترین مدرس جو مدرسہ میں رہ کر طلباء کی ذہمن سازی کرے، تدریجاً انہیں باصلاحیت اور باکمال بنائے، آنے والے وقت کے لئے مٹوس اور مستخلم بنیادوں پر دین کی خد مت

≡ ( نوَیُ وٰ یُک کا تعار فی جائز ہ

کرنے والوں کو تیار کرے، اکا دکا دکھائی دیتے ہیں، یہی حال فقہی تحقیقات کرنے والوں اور اس میدان میں نئے آنے والوں کی تربیت کرکے انہیں با کمال بنانے والوں کا ہورہاہے۔ قیامت کی نثانیوں میں جو یہ بیان ہواہے کہ "علم اٹھ جائے گا"اں گا" اور اس کا مطلب یہ بیان ہوا کہ "علماء اٹھ جائیں گے تو علم اٹھ جائے گا"اں کے مناظر سب کے سامنے ہیں۔

## علم نافع كابول بالاكيي بو؟ ايك حل

امام المسنت رصة الله تعالى عدید نے ایک مقام پراپنے زمانے کے حالات کا جائزہ لیتے ہوئے طویل مضمون میں علمی وعملی پسماندگی کاحل بیان کرتے ہوئے یہ بھی فرمایا تھا کہ "مدرسین ، مناظرین ، مصنفین ، مقررین ہر طرح کے علاء کی شمیس تیار ہونی چاہئیں "اور مضمون کی ابتداء میں با قاعدہ تعلیم پر زور دیا تھا۔ ھکذا فی الرضویہ ۔(۱) اس لئے کہ بے قاعدہ پڑھا ہوانہ مدرس بن سکتا ہے نہ مصنف نہ مناظر بلکہ مقرر بننے کے لئے بھی جتناعلم درکار ہوتا ہے ، بے قاعدگی سے وہ بھی حاصل نہیں ہوتا، کفر واسلام ، سنیت وبد ند بہیت ، ضروریاتِ دین اور ضروریاتِ ماتھ جائے والے کتنے ہیں؟ معیاری تدریس کرنے ماسنت مہارت کے ساتھ جانے والے کتنے ہیں؟ معیاری تدریس کرنے والے کتنے ہیں؟ معیاری تدریس کرنے والے کتنے ؟ ایجھے مصنفین کی تعداد کتنی ؟

د کھ کی بات ہے ہے کہ طلباء کی اکثریت علم ظاہر میں بھی ناقص اور علم باطن سے بھی تہی دامن ہے۔ شخصص میں داخلے کے خواہشمند بلکہ مشق کرنے والوں

1 ....فتاوى الرضويه، ج٢٩، ص٩٩٥، رضا فاؤند يشن لابور.

المرقتوي توليك كالتعادفي جائزه

سے جب بو چھا جاتا ہے کہ باطن کی طہارت کے لئے تصوف کی کون سی کتابیں پڑھیں، قرآنِ کریم کے مواعظ اور کتب احادیث سے کتاب الادب کا مطالعہ کیا ہے یا نہیں ؟حقوق الله اور حقوق العباد کا احیاء العلوم اور دیگر کتب تصوف اور فقاوی رضویہ وغیرہ سے مطالعہ کیا ہے یا نہیں؟ تقوے کے مدارج کتنے ہیں؟ فلاح ظاہر کے لئے کم از کم ہر مسلمان کو عموماً اور دین کے داعیوں کو خصوصا کیا کرنا چاہئے؟ توان کا جواب شر مندگی کے ساتھ خاموشی کی صورت میں ملتا ہے، اگر چہ بغیر رہا بات کچھ طویل اور موضوع سے غیر متعلق ہوگئی گر اہم تھی اس لئے کے بغیر رہا نہیں گیا،

الغرض بات چونکہ فتوی نولی کے تعلق سے ہورہی تھی اس لئے نادان طالب علموں کو اپنی غلط فہمی دور کر کے مقصد کی صحیح تعیین کرلینی چاہئے ، دوسروں کی تخریب کاریوں سے متاثر ہو کر با قاعدہ پڑھنے سمجھنے کے بجائے نیم مولوی خطرہ ایمان بننے سے گریز کرنا ان کے لئے ضروری بلکہ اشد ضروری ہے۔ صبر و تخل، دیانت وانصاف اور مسلسل محنت و لگن کے ساتھ مطالعہ ، مشق اور مشاورت میں مصروف رہنا چاہئے ، فتوی نولی کی مشق کے تعلق سے ضروری رہنما اصول و اقتباسات بیان کرنے سے پہلے مناسب ہے کہ فقہ و افتاء کے الفاظ کی لغوی و افتاء کے الفاظ کی لغوی و اصطلاحی تعریف ذکر کر دی جائے۔

افآء كالغوى واصطلاحي معني

افتاء کا لغوی معنی جواب دیناہے۔ قرآن کریم میں سورہ بوسف میں بادشاہ

التو كالويك كا تعار في جائز ه

مصر کایہ قول منقول ہے: یَا یُّهَا الْهَلاُ آفْتُو فِی قِ سُ مُنْ اِنْ کُنْتُمْ

لِلرُّ عَيَاتَعَبُرُونَ(١)

ترجمه کنزالایمان: اے درباریوں میرے خواب کا جواب دو اگر حمہیں

خواب کی تعبیر آتی ہو۔

یونہی استفتاء کا معنی لغت میں مطلق سوال کرنا ہے۔ اسی سورہ مبار کہ میں حضرت سیّدُنا یوسف علیه الصلوة والسلام کا قول منقول ہے کہ آپ نے خواب کی تعبیر بیان کرنے کے بعد فرمایا:

ترجمه كنزالا يمان: عمم موچكاس بات عرب كنزالا يمان: عمم موچكاس بات كاجس كاتم سوال كرتے تھے۔

افقاء كا اصطلاحى معنى شرعى مسكه كاجواب دينا ہے۔ سيِّد شريف جرجانى رحمة الله تعالى عليه في كتاب التعريفات ميں فرمايا:

"الْإِفْتَاءُ بِيَانُ مِحْكُمِ الْمَسْئَلَةِ "يعنى شرعى مسئله كاحكم بيان كرنے كوافقاء كہتے ہيں۔ (3)

# فقه كالغوى واصطلاحي معني

اگرچه علم و فقه کو ہم معنی سمجھا جاتا ہے اور بعض کتب میں فقه کا معنی "الْعِلْمُ

| يوسف:٤٣. | . ـ ـ ـ ـ ـ پ ۱۲ ، سورة | 0 |
|----------|-------------------------|---|
|----------|-------------------------|---|

2 - - - - ب ۱۲ ، سورة يوسف: ۱۹ ،

🛈 ـ ـ ـ ـ ـ ـ التعريفات، ص٢٦ .

نكتية حسان

بِهِ ( فَوْ يُ نُو يُسِي كَا مُعَدِ فِي جِائزُ ہِ ﴾

بِالشَّئِّ 'کے الفاظ کے ساتھ بیان کیا جاتا ہے گر عِنْدَانْمُحَقِّقِیْن علم و فقہ کے الشَّئِ 'کے الفاظ کے ساتھ فہم (عمین) بھی ہو تواسے فقہ کہا جائے گاور نہ محض علم رہے گا۔ اور فہم سے مراد متکلم کی غرض کا فہم ہے اس لئے میں نے فہم کے ساتھ عمین کی قید کااضافہ کیا ہے۔

مستصفی میں ہے:

"الَّفِقَهُ عِبَارَةَ عَنِ الْعِلْمِ وَالْفَهُمِ فِي أَصْلِ الْوَضْعِ" لِعِنَ اصل وضع ميں فقه علم وفهم سے عبارت ہے۔ (1) فصولُ الحواشی میں ہے:

"الَّفِقُهُ لَغَةً فَهُمُ غَرِّضِ الْمُتَكَلِّمِ مِنْ كَلَامِه "لِعِنْ فقه كالغوى معنى متكلم كے كلام سے اس كى غرض كو سجھنا ہے۔(2)

مفرداتِ امام راغب میں ہے:

"الَّفِقَهُ التَّوَصُّلُ الى عِلْمِ غَائِبِ بِعِلْمٍ شَاهِدٍ فَهُوَ اَخَصُّ مِنَ الْعِلْمِ "يعنى علم شاهِدٍ فَهُوَ اَخَصُّ مِنَ الْعِلْمِ "يعنى علم شاہدے علم غائب تک پہنچنا فقہ ہے اور یہ علم سے اخص ہے۔ (3) جبکہ علم فقہ کا اصطلاحی معنی کتب اصول میں ان الفاظ سے بیان کیا جا تا ہے: "الْعِلْمُ بِالْاَحْكَامِ الشَّرْعِيَةِ الْعَمَلِيَةِ الْمُكْتَسَبَةِ مِنْ اَدِلَتِهَا التَّفْصِيْلِيَةِ "يعنى "الْعِلْمُ بِالْاَحْكَامِ الشَّرْعِيَةِ الْعَمَلِيَةِ الْمُكْتَسَبَةِ مِنْ اَدِلَتِهَا التَّفْصِيْلِيَةِ "يعنى

مكتبةحسان)

<sup>1 ....</sup> مستصفیٰ ، ص۳.

<sup>2 . . . . .</sup> فصول الحواشي، ص١٠.

<sup>3</sup> ــــ المفردات للراغب اصفهاني، ص٤٣٠.

:( فتۇ ئى نولىكى كا تعار فى جائز و **)**≡

شرعی عملی احکام جن کا اکتساب تفصیلی دلائل سے (نظر واستدلال کے ذریعہ) ہوعلم فقہ کہلا تاہے۔

تعریف میں "مِنُ اَدِلَتِهَ التَّفْصِیْلِیَّةِ" کی قیدسے واضح ہو تاہے کہ فقہی مسائل میں مہارت کے باجو د محض مقلد (جو طبقاتِ مجہدین میں ہے کسی طبقہ میں نہ ہواس) کا علم، فقہ نہیں کہلا تا کیونکہ وہ دلائل تفصیلہ سے احکام شرعیہ فرعیہ کا کتساب نہیں کرسکتا۔ (۱)

صدرِ اوّل کے بعد جب نت نے حوادث کی بناپر رُسُوْ نے فی الْعِلْم رکھنے والوں کو اجتہاد کی ضرورت در پیش آئی اور اجتہاد کا دَور دَوراہوااور اصولِ فقہ کی با قاعدہ تدوین ہوئی اس وقت ائمہ اصول نے فقہ کی بہ تعریف وضع کی تھی جس کی روسے فقیہ مجہد ہی ہو تاہے، جبکہ اس سے پہلے صدرِ اوّل میں فقہ فی الدین کا لفظ کا فی وسیع معنی میں بولا اور سمجھا جاتا تھا، یہی وجہ ہے کہ امام اعظم ابو حنیفہ رحمۃ الله تعالی علیہ سے "مغرِ فَهُ النّفُسِ مَالَهَا وَمَا عَلَيْهَا" کے الفاظ کے ساتھ فقہ کی تعریف منقول ہے۔ یعنی انسان کا اپنے فر اکض وواجبات اور اس کے لئے کیا جائز ہے یا کس میں اس کی نفع ہے اور کیا چیز اس کے لئے مضر ہے دلیل سے ان باتوں کا ادراک فقہ کہلاتا

اس تعریف سے معلوم ہوا کہ صدرِ اوّل میں دلائل تفصیلیہ سے فقہی احکام کے علاوہ علم عقائد و علم اخلاق دو مزید چیزیں فقہ کے عموم میں داخل

1 ..... تنقيح و توضيح مع التلويح، ص٢٦ملخصاً.

فَوْ كَانُو كُنَّ كَا تَعَارِ فَى جِائزَهِ ﴾

تخیس، یبی وجہ ہے کہ امام اعظم ابو حنیفہ دحدہ الله تعالی علیہ علم کلام کی کتاب کا نام فقہ اکبرر کھاہے۔(۱)

## اصل اللي فتوى ليعنى مجتدين كاعلى وعملى مقام

امام سر خسى دحمة الله تعالى عليه فرمات بين:

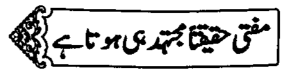
"إِنَّ تَمَامَ الَّفِقُهِ لَا يَكُونُ إِلَّا بِاجْتِمَاعِ ثَلَاثَةِ اَشْيَاءٍ: الَّعِلْمُ بِالْمَشْرُوعَاتِ وَالْإِتِّقَانِ فِي مَعْرِفَةِ ذَٰلِكَ بِالْوَقَوْفِ عَلَى النُّصُوْصِ بِمَعَانِيْهَا وَضَبْطِ الْأَصُولِ بِفُرُوعِهَا ثُمَّ الْعَمَلُ بِذَٰلِكَ فَتَمَامُ الْمَقْصُودِ لَا يَكُونُ إِلَّا بَعْدَ الْعَمَل بِالْعِلْمِ وَمَنْ كَانَ حَافِظًا لِلْمَشْرُو عَاتِ مِنْ غَيْرِ إِتِّقَانِ فِي الْمَعْرِ فَةِ فَهُوَ مِنْ جُمْلَةِ الرُّوَاةِ وَبَعْدَ الْإِيَّقَانِ إِذَالَمْ يَكُنْ عَامِلًا بِمَا يَعْلَمُ فَهُوَ فَقِيْهُ مِنْ وَجْهِ دُوْنَ وَجُهِ فَامَّا إِذَا كَانَ عَامِلًا بِمَا يَعْلَمُ فَهُوَ الْفَقِيْهُ الْمُطْلَقُ الَّذِي آرَادَهُ رَسُولُ اللهِ صلى الله عليه وسلم وَقَالَ اَشَدُّ عَلَى الشَّيْطَانِ مِنْ ٱلْفِ عَابِدِ وَهُمَ صَفَةُ الْمُتَقَدِّمِيْنَ مِنْ آئمَتِنَا أَبِي حَنَيْفَةً وَ أَبِي يُوْسُفَ وَمُحَمَّدِ رضى الله عنهم وَلَا يَخْفَى ذٰلِكَ عَلَى مَنْ يَتَامَّلُ فِي أَقُوالِهِ مِ وَاحْوَالِهِ مَ عَنْ إِنْصَافٍ "لِعِني عَلَم فقہ تین اشیاء کے اجتماع کے بغیر مکمل نہیں ہوتا: (1)علم بالمشروعات (یعنی حلال و حرام ، مکروه و مندوب، صحیح فاسد وغیره جزئیات کا علم) (2)علم بالمشروعات میں رسوخ اس طرح کے نصوص پر معانی (علل) کے ساتھ ی کا فروع کے ساتھ ضبط ہو (3) پھراس علم پرعمل بھی ہو۔

🗗 .....تنقيح و توضيح مع التلويح، ص٢٢ تاه٢ملخصاً.

(فتوڭافىكى كاتعار فى جائزه)

تو مکمل مقصود علم کے ساتھ عمل کے بعد حاصل ہو تاہے تو جو مشروعات کا حافظ ہو من غیر انقان وہ محض راویوں میں سے ہے اور انقان کے بعد جبکہ عامل نہ ہو من وجہ فقیہ ہے من وجہ غیر فقیہ اور جو علم علی وجہ الا نقان حاصل کرنے کے بعد اس پر عمل کرنے والا بھی ہو تو وہ فقیہِ مطلق ہے جس کے بارے میں رسول کریم صلی الله تعالی علیه دسلم نے ارشاد فرمایا کہ وہ برارعابدسے زیادہ شیطان پر بھاری ہے اور یہ ہمارے ائمہ مقد مین امام ابویوسف اور امام محمد دھی الله تعالی عنهم کی صفت ہے اور جو ان ابو حنیفہ ، امام ابویوسف اور امام محمد دھی الله تعالی عنهم کی صفت ہے اور جو ان کے اقوال واحوال پر دیانت وانصاف سے غور کرنے والا ہے اس پر مخفی نہیں۔ (۱)

تمامیت ِ فقہ کے لئے یہی مضمون معمولی لفظوں کے اختلاف سے اصولِ بزدوی اور اس کی علامہ عبد العزیز بخاری دھة الله تعالى عليه کی شرح کشف الاسر ار اور امام نسفی دھة الله تعالى عليه کی اپنی شرح منار میں بھی ہے۔ بیسب جلیل القدر ائمہ ہیں، سب کے کلام کا حاصل ہی ہے کہ محض مشروعات کا من غیر انقان جانے والا فقیہ نہیں راوی و ناقل ہے تو صدرِ اوّل میں فقہ کے وسیع معنی کا لحاظ کیا جائے یا بعدہ آئمہُ اصول فقہ کی بیان کر دہ تعریف کا غیر مجتہد حقیقتاً فقیہ ومفتی نہیں ہوتا۔



الحاصل میر که مفتی حقیقتا مجتهد موتا ہے۔ اجتہاد کے بعد جو حکم شرعی اس نے

1 ....المبسوط للسرخسي، ج١، ص٥، دار الكتب العلميه بيروت.

فَوْ كَانُولِيكِ كَا تَعَارِ فَي جَارًا هِ ﴾

دریافت کیا ہے اسے مستفتی کے جواب کے طور پر نقل کرنااس کا فتوی کہلاتا ہے۔
غیر مجتہد ملکہ تمییزر کھنے والے فقہی جزئیات کے ماہر کو عرف عام میں مفتی کہا جاتا
ہے مگر در حقیقت وہ مفتی نہیں بلکہ محض نا قل ہو تاہے اور اس کا بھی ہر مسکلہ کو بطورِ
حکایت نقل کرنافتوی عرفی نہیں ہو تابلکہ سائل کے سوال پر کتب معتبرہ میں درج
جزئیاتِ معتمدہ میں سے کسی رائے اور معتمد جزئیہ پر اعتماد کرتے ہوئے سائل کو اس کی
مطلوبہ صورت میں تھی شرعی بتانااس کا فتوی عرفی کہلاتا ہے۔

توجس طرح مجتهد کے اجتہاد اور اس کے فتوی میں عموم خصوص مطلق کی نسبت ہوتی ہے یعنی اس کاہر فتوی اجتہاد ہوتا ہے مگر ہر اجتہاد اس کافتوی نہیں کہلاتا، یو نہی مفتی ناقل کی مجر د نقل و حکایت اور اس کے فتوی عرفی میں بھی فرق ہے۔ سائل کو رائج و معتمد قول پر اعتماد کرتے ہوئے اس کی مسؤلہ صورت میں جو اب دے تو یہ اس کا فتوی عرفی کہلاتا ہے ورنہ مجر د نقل و حکایت ہی رہتا ہے، یوں اس کے فتوی عرفی اور مجر د نقل و حکایت ہی رہتا ہے، یوں اس کے فتوی عرفی اور مجر د نقل و حکایت ہی رہتا ہے، یوں اس کے فتوی عرفی مطلق کی نسبت ہے یعنی اس کاہر فتوی عرفی اس کی نقل ہے مگر اس کی ہر نقل اس کافتوی عرفی نہیں ہے۔ مسلم الثبوت اور اس کی شرح فواتے الرحموت میں ہے:

" وَالْمُفْتِى الْمُخْتَهِ دُمِنْ حَيْثُ يُجِيْبُ السَّائِلَ فَهُوَ اَخَصُّ مِنْهُ وَالْمُسْتَفْتِى يُقَابِلُهُ أَي السَّائِلُ مِنَ الْمُخْتَهِدَ مِنْ حَيْثُ هُو سَائِل "يعنى مفتى مجتهداس وقت كهلاتا ہے جب سائل كے جواب میں حكم شرعی بیان كرے تو وہ مجتهد سے اخص ہے اور مستفتی اس كے مقابل ہوتا ہے یعنی مجتهد سے

### ( فوی ویک کا تعار فی جائز و )≡

سوال کرنے والا اس حیثیت سے کہ وہ سائل ہے۔(۱) علامہ شامی دھہ الله تعالى عليه فتح القدير کے حوالہ سے نقل فرماتے ہيں:

امام اہلسنت سیدی اعلی حضرت رحمة الله تعالى عدید یہی بات مزید وضاحت کے ساتھ اپنے رسالہ مبار کہ "اَ جُلَی الْإِعْلَامِ "میں پچھ یوں بیان فرماتے ہیں:
"ایک حقیقی فتوی ہوتا ہے، ایک عرفی ۔ فتوائے حقیقی یہ ہے کہ دلیل تفصیلی کی آشائی کے ساتھ فتویٰ دیا جائے، ایسے ہی حضرات کو اصحاب

<sup>1 -----</sup> مسلم الثبوت مع فواتح الرحموت، ج٢، ص٤٣٢.

<sup>2 ....</sup>رد المحتار، ج١، ص١٦٣.

( فتو تا لو ي ما تعد في جائزه )

فتوی کہا جاتا ہے اور اسی معنی میں یہ بولا جاتا ہے کہ فقیہ ابو جعفر، فقیہ ابو اللیث اور اُن جیسے حضر ات رحمهم الله تعالی نے فتوی دیا، اور فتوائے عرفی یہ ہے اقوال امام کاعلم رکھنے والا اس تفصیلی آشائی کے بغیر ان کی تقلید کے طور پر کسی نہ جاننے والے کو بتائے جیسے کہا جاتا ہے فقاوی ابن نجیم، فقاوی غزی، فقاوی طوری فقاوی خیر ہے۔ اسی طرح زمانہ ور تنبہ میں ان سے فروتر فقاوی رضویہ تک چلے آیئے الله تعالی اسے اپنی رضا کا باعث اور اپنا فقاوی رضویہ تک جلے آیئے الله تعالی اسے اپنی رضا کا باعث اور اپنا بیند بیدہ بنائے، آمین۔ (۱)

امام ابلسنت احمد رضاخان رحية الله تعالى عليه اسى رساله "أَجُلَى الْإِعْلَامِ" ميں مزيد فرماتے ہيں:

"افتاء یہ ہے کہ کسی بات پر اعتماد کر کے سائل کو بتایا جائے کہ تمہاری مسؤلہ صورت میں تکم شریعت یہ ہے۔ یہ کام کسی کے لئے بھی اس وقت تک حلال نہیں جب تک اسے کسی دلیل شرعی سے اس تھم کا علم نہ ہو جائے ور نہ جزاف (اٹکل سے بتانا) اور شریعت پر افتر اء ہو گا اور ان ارشادات کا مصد اق بھی بننا ہو گا

(1) أَمْرَتُقُولُونَ عَلَى اللهِ مَا اللهُ مَا اللهِ مَا اللهُ مَ

(2) قُلْ آللهُ الله عَلَى الله تَفْتَرُون يعنى فرماؤ كيا الله في تمهيس اذن ديا

🛈 ـــــــ فتاوى الرضويه، ج١ الف،ص١٢٤رضا فاؤندّيشن لابور.

نو ځار کې اتعار في جائز و

یاتم خدا پر افتر اکرتے ہو۔"<sup>(1)</sup>

تعبیه: مجتهد کی شخفیق کو اس کا فتوی کہا جائے یا محض اجتہاد، دونوں حکم شرعی ہوتے ہیں جبکہ مفتی ناقل کی تحقیق جب عرفِ عام میں اس کا فتوی کہلائے تواسے تحكم شرعى كہا جائے گا ورنه محض نقل و حكايت رہے گی۔ اور اس كامفتى ناقل كى شخفیق ہونا بھی ضروری نہیں ہاں اس کی شخفیق ہوسکتی ہے جبیبا کہ نا قلین فقہائے کرام حواشی و شروح کی صورت میں بسااو قات نقل و حکایت کے ساتھ ساتھ اپنی مدلل رائے یا وجدان کا اظہار کرتے رہتے ہیں۔ مدلل رائے کا اظہار ان کی شخفیق ہی کہلاتی ہے۔ دلائل وجزئیات کی نقل وحکایت کے بعد وجدان سے کسی رائے کا اظہار کریں اور اس پر جزم نہ کریں تو اسے ان کی تحقیق نہیں استظہار اور ان کا ر جحان کہا جاتا ہے۔ بہر صورت دوسرے کی رائے اپنی شخفیق بار جحان کے بغیر بھی نقل کی جاتی ہے،اس لئے ناقل کی ہر نقل و حکایت کا تھم شرعی ہوناضر وری نہیں ہے،بیااو قات اس پر تھکم شرعی کااطلاق ہو تاہے بسااو قات نہیں ہو تا۔ مفتی نا قل کی شخفیق اور اس کے رجحان میں بیہ فرق ہے کہ شخفیق کامل ہونے کے بعد اسے ظن غالب حاصل ہو جاتا ہے جبکہ رجحان و استظہار کی صورت میں کیفیت مجر د ظن کی رہتی ہے جس کا درجہ ظن غالب سے کم اور شک وتر دوسے اویر ہو تاہے۔

آج کل چونکہ مفتی ناقل بننا بھی آسان نہیں، اسی میدان کے شہسوار خال

<sup>1 .....</sup>فتاوى الرضويه، ج١ الف، ص١١ رضا فاؤنڈيشن لاہور.

( نُوَىٰ نُولِينَ كَا تَعَارُ فِي جَائِزُهُ ﴾

خال دکھائی دیے ہیں اور اس مضمون سے بڑا مقصود بھی شخصص فی الفقہ کے طلباء کی تفہیم ہے، لہذا اس تمہید کے بعد تمام تر گفتگو اب مفتی ناقل کی فقہی مہارت اور فقی تفہیم ہے، لہذا اس تمہید کے بعد تمام تر گفتگو اب کے اوصاف اور اجتہاد کی شر الط فقی نوی سے متعلق کی جائے گی۔ مجتہد اور اس کے اوصاف اور اجتہاد کی شر الط کے صحیح فہم کے لئے کتب اصول اور بالخصوص امام اہلسنت دھ الله تعالى علیه کا رسالہ مبار کہ ''الفَضُلُ الْمَوْهَبِی''کا مطالعہ انتہائی ضروری ہے جس سے مجتہد کی اقسام کی بھی کافی حد تک درست بہان ہوجاتی ہے اور نام نہاد نااہل فقیم کے لوگ جواجتہاد کا نعرہ مار کر دین میں فساد مجانا چاہے ہیں ان کا پول بھی کھل جاتا ہے۔

## مفتی نا قل کی ذِمّه داری

اب موجودہ زمانہ میں ہمتیں کمزور اور علمی مہارت میں کمی کی بنا پر چونکہ مفتی ناقل بننا بھی کافی د شوار امر ہے کوئی بچوں کا کھیل نہیں کہ دوافر اد ایک دوسرے کو مفتی کہنے لگیں اور دونوں مفتی بن جائیں چاہے انہیں فقہ کی تعریف و مبادیات کی مفتی کہنے فیرنہ ہو،ابوابِ فقہ اور ہر ہر باب کے تحت مذکورہ جزئیات کبھی سمجھ کرنہ پڑھ ہوں،انکل بچوں سے جو چاہے جیسا چاہے سکون واطمینان سے بیان کر دیناان کے نزدیک معیارِ شحقیق ہو اور جب دلیل شرع پوچھی جائے تو آگے سے کہہ دیا جائے نزدیک معیارِ شحقیق ہو اور جب دلیل شرع پوچھی جائے تو آگے سے کہہ دیا جائے کہ "میں کہتا ہوں" نعو ذباللہ من ذلک۔ اس لئے مفتی ناقل کے نازک منصب کے کہتہ تقاضے اور ضروری خدو خال بیان کر دینا مناسب ہے،اس حوالہ سے شارح بخاری کی مفتی اعظم ہند مفتی شریف الحق امجدی دھنے اللہ علیہ کی رائے عالی پیش نائب مفتی اعظم ہند مفتی شریف الحق امجدی دھنے اور علمی و جاہت و خدمات کا ایک

زمانه معترف بھی ہے۔ مسلسل گیارہ سال جنہیں مفتی اعظم ہند رحمة الله تعلیٰ علیه کی صحبت بابر کت سے فیضیاب ہونے کا شرف ملا۔ فناوی فیض الرسول حصه سوم کی تقریظ میں اس حوالہ سے چند نکات ارشاد فرماتے ہیں کہ:

سے کام جتنا مشکل ہے لوگوں نے اس کو اتنائی آسان سمجھ لیا ہے، کچھ لوگ کہتے ہیں کہ بہارِ شریعت اور فقاؤی رضوبہ دیکھ کر کوئی بھی فتوٰی لکھ سکتا ہے، لیکن سیہ وہی لوگ کہتے ہیں جو اس بحر ناپیدا کنار کے ساحل پر کھڑے نظارہ کرتے ہیں۔

یہ صبح ہے کہ بہارِ شریعت اور فقاؤی رضوبہ نے مفتی کا کام بہت آسان سیہ صبح ہے کہ بہارِ شریعت اور فقاؤی رضوبہ نے مفتی کا کام بہت آسان کر دیا ہے لیکن آسانی کے باوجو د فتوٰی نویسی کی د شواری اپنی جگہ قائم ہے۔

فقہائے کرام نے اپنی خدادا فراست، بصیرت و ذہانت سے ہزاروں کلیات اور لا کھوں جزئیات اپنے صحائف میں تحریر فرمادیئے ہیں، مگر نئے نئے مسائل اور مسائل کی نئی نئی شکلیں ایسی رونماہو جاتی ہیں کہ ذہین سے ذہین آدمی کو کلیات سے یا جزئیات سے تھم نکالناجوئے شیر لانے سے کم نہیں۔

پھر اس زمانے میں سب سے بڑی دشواری ہے ہے کہ بحمہ ہتارک و تعالی مدارس دینیہ کی کثرت ہے اور ہر مدرسے والے دارالا فقاء کا بورڈ لگائے ہوئے ہیں اور مفتی بٹھائے ہوئے ہیں، ان میں سے اکثر کے فقالی دیکھ کررونا آتا ہے۔
عوام بے چارے الگ پریشان ہوتے ہیں کہ آخر فلاں بھی تو مفتی ہے اس نے یہ فتوہ ہونے سے فتوی دیاہے۔ فتوی نوایی کی بنیادی شرط خدا ترسی ہے اس کے مفقود ہونے کی وجہ سے یارلوگوں نے کیا کیا گل کھلائے ہیں، کسی نے کو اکھانے کو ثواب لکھ دیا،

و نا و ی کا تعار نی جائزه

کسی نے بکرے کے خصبے کھانے کو جائز کہہ دیا، کسی نے منی آرڈر کی اجرت کو سود کہہ دیا، کسی نے بندوستان کو دار الحرب کہہ دیا(حالانکہ یہ سب غلط فتوے ہیں۔ ف) (۱)

آپ دھة الله تعلیٰ علیه مفتی اعظم بند دھة الله تعلیٰ علیه کی شان میں لکھے گئے ایک مقالہ میں اسی حوالہ سے قدرے وضاحت کے ساتھ مزید کچھ یوں ارشاد فرماتے ہیں کہ

"دمفق ہونا آج کل بہت آسان سمجھاجانے لگاہے، مشہور ہے کہ بہار شریعت اور فقیہ ہونا کتا اور فقادی رضویہ دیکھ کر ہر اردو دال فتوی لکھ سکتا ہے، لیکن مفق اور فقیہ ہونا کتا مشکل ہے یہ وہی جانتے ہیں جو کسی ذمہ دار دار الا فقاء کی خدمت پر مامور ہیں۔ مجد و اعظم اعلی حضرت امام احمد رضافدس ساھنے فرمایا ہے کہ محدث ہونا علم کا پہلا زینہ ہے اور فقیہ ہونا اخیر منزل ہے۔ اور یہ مضمون حدیث صحیح سے ماخوذ ہے ارشاد ہے:

"فَوْبَ حَامِلِ فِقَهِ غَیْرِ فَقِیهٍ وَرُبَ حَامِلِ فِقَهِ اِلٰی مَنْ هُوَ اَفْقَهُ مِنْهُ" (2)

"فَوْبَ حَامِلِ فِقَهِ غَیْرِ فَقِیهِ وَرُبَ حَامِلِ فِقَهِ اِلٰی مَنْ هُو اَفْقَهُ مِنْهُ" (2)

(معمون حدیث صحیح سے مامل فقہ کے حامل فقہ ہو تا ہے۔

(معمون جو اس سے زیادہ فقہ ہو تا ہے۔

حضرت امام الائمه امام اعظم ده الله تعالىءند كاواقعه بهت مشهور و معروف به كدا يك باريه مشهور مسلم الثبوت محدث حضرت سليمان اعمش دحهة الله تعالى عليه ك يهال تشريف فرمات منظم حضرت سليمان اعمش دحمة الله تعالى عليه سے مجمع مسائل يهال تشريف فرماتے منظم۔ حضرت سليمان اعمش دحمة الله تعالى عليه سے مجمع مسائل

<sup>🗗 -----</sup>فتاوى فيض الرسول،ج٣،ص١٢،١٣رضا فاؤنڈيشن لاہور.

<sup>2 ....</sup>مشكاة المصابيح، ج١، ص٧٨، حديث: ٢٢٨ ، المكتب الاسلامي بيروت.

= (نوى نورى كا تعار فى جائزه)

دریافت کئے گئے۔ انہوں نے حضرت امام اعظم دخی الله تعلی عندسے فرمایا آپ ان مسائل میں کیا کہتے ہیں؟

حضرت امام اعظم دمق الله تعلى عند نے سب کے جوابات دیئے۔ انہوں نے پوچھا: یہ کہال سے کہتے ہیں؟ فرمایا: انہیں احادیث سے جنہیں میں نے آپ ہی سے سناہے اور وہ سب احادیث مع سندول کے پڑھ کر سنادیں۔ اس پر حضرت اعمش دحمۃ الله تعلی علیه نے فرمایا: تمہیں یہ کافی ہے جو حدیثیں میں نے تم سے سودن میں بیان کیں ان سب کوتم ایک ساعت میں بیان کر دیتے ہو، میں نہیں جانتا تھا کہ تم ان احادیث پر عمل کرتے ہو، اے فقہاء! تم طبیب ہواور ہم محدثین عطار اور تم نے تو دونوں کوحاصل کر لیاہے۔

غور فرما ہے! حضرت سلیمان اعمش دحة الله تعالى عليه كو وه حدیثیں یاد تھیں گران سے جو مسائل حضرت امام اعظم دخی الله تعالى عند نے اخذ فرمائ ان تك ان ك ان ك رسائى نه ہوئى به جلوه ہے فرب حامل فقہ غير فقيه ورب حامل فقه الله تعالى من هو أفقه منه كا، يہى وجہ ہے كہ امام اجل حضرت سفيان تورى دحة الله تعالى عليه نے حضرت امام اعظم دخی الله تعالى عنه سے فرما یا: ہر چیز کے بارے میں آپ پر وہ علوم منشف ہوئے جن سے ہم غافل ہیں۔ ان كی نظیر وہ حدیث ہے كہ حضور اقدس من شف ہوئے جن سے ہم غافل ہیں۔ ان كی نظیر وہ حدیث ہے كہ حضور اقدس من الله تعالى عليه دسلم نے فرما یا:

"إِنَّ عَبُدًا خَتِرَهُ اللَّهُ بَيْنَ أَنْ يُؤْتِيهُ مِنْ زَهْرَةِ الدُّنْيَامَا شَاءَوَ بَيْنَ مَا عِنْدَهُ فَاخْتَارَ مَا عِنْدَهُ اللَّهُ بَيْنَ أَنْ يُؤْتِيهُ مِنْ زَهْرَةِ الدُّنْيَامَا شَاءَوَ بَيْنَ مَا عِنْدَهُ فَاخْتَارَ مَا عِنْدَهُ "الله تعالى نا يك بندے كوافتيار دے دياہے، وہ چاہے تو دنياكى ترو

فتو کا نولی کا تعار نی جائزہ 🗨 🥌

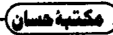
تازگی پیند کرے چاہے توجو الله تعالی کے حضور ہے اسے اختیار کرلے۔ اس بندے نے الله تعالی کے حضور کو اختیار کرلیاہے۔

یه سن کر حضرت صدیق اکبردن الله تعالى عندرونے گے۔ حاضرین صحابه دن الله تعالى تعلى عند دور اقد س صلى الله تعالى عنده مو جبرت ہوئى که به کیوں رور ہے ہیں، مگر جب حضور اقد س صلى الله تعالى عليه دسلم کا وصال ہو گیا تو صحابۂ کرام دن الله تعالى عنده کو معلوم ہو گیا که به بنده خود حضور اقد س صلى الله تعالى عليه وسلم سے اور "فَاخْتَارَ مَا عِنْدَهُ" سے مراد وصال تھا۔ اب صحابہ کرام دن الله تعالى عندم کو اعتراف کرنا پڑا کہ حضرت صدیق اکبردن الله تعالى عندہ ہم میں سب سے زیادہ علم والے تھے۔ (۱)

آج کے مفتیان کرام اگرچہ مجتہد نہیں، مگر آج بھی فتوی نولی کے لئے کتنے تیقظ، بیدار مغزی، ذہانت، فطانت، معاملہ فنہی اور تبحر علمی کی ضرورت ہے ان سب کی تفصیل کا یہ موقع نہیں، اس کو صرف ایک واقعہ سے سمجھ لیجئے۔

ایک شخص نے اپنی بیوی سے کہا: میں نے تیر انکاح نشخ کیا۔ ایک بہت بڑے شخ الحدیث صاحب کے یہاں استفتاء پیش کیا گیا، انہوں نے قلم بر داشتہ لکھ دیا کہ اس سے ایک طلاق رجعی پڑ گئی۔ وہیں سے یہ استفتاء میرے پاس آیا، میں نے جواب میں لکھا: یہ طلاق کنائی کے کلمات میں سے ہے، اگر شوہر نے یہ بہ نیت طلاق کہا ہے تو ایک طلاق بائن پڑ گئی ورنہ طلاق واقع نہ ہوئی۔ میں نے اپنی تائید میں عالمگیری کا جزئیہ بھی نقل کر دیا تھا۔ میر ایہ فتوی ان شیخ الحدیث صاحب کی میں عالمگیری کا جزئیہ بھی نقل کر دیا تھا۔ میر ایہ فتوی ان شیخ الحدیث صاحب کی

<sup>1----</sup>مشكاة المصابيح، ج٣، ص١٦٧٩، حديث: ٥٩٥١، المكتب الاسلامي بيروت.



خدمت میں پیش ہواتو بہت مجھرائے، اتفاق سے وہ بریلی تشریف لائے تو مجھ سے مؤاخذہ فرمایا کہ تم نے کیے لکھ دیا کہ بہ طلاق کنائی کاجملہ ہے؟ میں نے عرض کیا:

بہارِ شریعت، عالمگیری میں لکھا ہے۔ انہول نے فرمایا: بہ تو صحیح ہے مگر بہ طلاق کنائی کاجملہ کیسے ہے جب کہ فشخ نکاح اور طلاق لازم و ملزوم ہیں؟ میں نے عرض کیا کہ طلاق اور فنخ نکاح لازم و ملزوم نہیں ایسی بہت سی صور تیں ہیں کہ بغیر طلاق کے بھی نکاح فشخ ہو جاتا ہے جیسے ردت، مصاہر ت سے۔

جھے بتانا یہ ہے کہ فتوی دینا وینی خدمات میں سب سے اہم ،سب سے مشکل اور سب سے پیچیدہ کام ہے اور ایساکام ہے جس کی کوئی نہایت نہیں، فقہائے کرام نے اگرچہ ہم پر احسان فرماتے ہوئے لا کھوں جزئیات کی تصریح فرمادی ہے مگر کھر بھی حوادث محدود نہیں، آئے دن سینکڑوں واقعات ایسے ہوتے ہی رہے ہیں کہ جن کے بارے میں کوئی جزئیہ کسی کتاب میں نہیں ملتا، یہی وہ وقت ہوتا ہے کہ ایک فقیہ اپنی بالغ نظری، مکتہ شخی، وقیق بنی کی بدولت تائید ایز دی سے صحیح تھم اخذ کرلیتا ہے مگر یہ کتنا مشکل کام ہے اسے بتایا نہیں جاسکتا، جس کے سرپڑتی ہے اخذ کرلیتا ہے مگر یہ کتنا مشکل کام ہے اسے بتایا نہیں جاسکتا، جس کے سرپڑتی ہے اخذ کرلیتا ہے مگر یہ کتنا مشکل کام ہے اسے بتایا نہیں جاسکتا، جس کے سرپڑتی ہے وہی جانتا ہے۔ (۱)

مزيدايك مضمون ميں لکھتے ہيں:

"اس زمانے میں مفتی وہی ہے جو کتبِ فقہ سے مسائل کے احکام نکال سکے۔ کتبِ فقہ میں جزئیات بکٹرت مذکور ہیں، کسی جزئیہ کو کتابوں سے نقل کر دینا کوئی

1 ----مقالات شارح بخاری، ج۱، ص۸۳۹ تا ۸۶۱ مکتبه برکات المدینه کراچی.

اہم کام نہیں، ایسے بزرگوں سے گزارش ہے کہ دار الا فقاء کا فلمدان سنجالیں تو امعلوم ہوگا کہ جسے آپ شیر مادر سمجھ رہے ہیں یہ شیر مادر نہیں جوئے شیر لانے سے ہزاروں درج سخت ترکام ہے۔ پھر ہمیشہ وہی سوالات نہیں کئے جاتے جن کے جوابات کتب فقہ میں مذکور ہیں، اکثر ایسا بھی ہو تاہے کہ مفتی کے سامنے جدید و قائع و حوادث کے بارے میں سوالات آتے رہتے ہیں جن کے بارے میں صراحة کتب فقہ میں کوئی حکم نہیں ماتا، مفتی وہ ہے جو ان جدید و قائع و حوادث کے بارے میں بارے میں ان کے نظائر کو سامنے رکھ کر عبارات فقہ کی عبارة النص، دلالة النص، بارے میں اشارة النص، اقتاء النص و دیگر مدلولات سے حکم شرعی بیان کرے۔ مفتی ناقل ہوتے ہوئے مستنظ بھی ہوتا ہے اور استنباط کتنا مشکل کام ہے اسے وہی جانتا جو یہ کام کر تاہے۔ (۱)

الغرض فتوی دیناچونکہ انتہائی نازک کام ہے اور فتویٰ حقیقی ہویا عرفی دلیل شرعی معتبر و معتمد ہر ایک کے لئے در کار ہے اور بغیر شخقیق کے مسئلہ بیان کرنا مفتی ہویا غیر مفتی ہر کسی کے لئے حرام ہے ،اس لئے اس نازک اور اہم دینی امر میں دخل اندازی اپنی اہلیت و استعداد دیکھ کر خوب احتیاط سے کرنی چاہئے اور پھونک پھونک کرقدم رکھنا چاہئے۔

فقهی مسائل اور احتیاط کی منر ورت ا

بعض لوگ صرف اردو کتب میں شرح و بسط سے لکھے ہوئے مسائل کے

المدينه كراچي.
 المدينه كراچي.

: ( نو کارنی کا تعار فی جائز ہ

ہمروسہ پر اپنے آپ کو کامل و مکمل سمجھ کر کارِ افتاء میں دخل اندازی کرتے ہیں حالانکہ ایسوں کا مفتی ہونا محض سہانہ خواب ہے اور فقہی مسائل کی سمجھ بوجھ انہیں حاصل ہوناکالمحال ہے۔ عوام کو شرعی مسئلہ جبکہ دقیق ہو، کتناہی سہل لکھاہو اپنی سمجھ پر بھروسہ کرنا اور پوچھے بغیر بیان کرنا جائز نہیں۔ امام اہلسنّت دھیۃ الله تعالیٰ علیہ نے ''نکجلی المیشکو ق''نامی مبارک ومفیدر سالہ مسائل زکو ہ کے بارے میں تصنیف کیا، خوب تفصیل و تقہیم کے ساتھ مسائل سمجھائے گر آخر میں انصاف میں تصنیف کیا، خوب تفصیل و تقہیم کے ساتھ مسائل سمجھائے گر آخر میں انصاف کی بات یوں بیان فرمائی کہ

" خرض بله الحد والمبنة فقير غفرله المولى القدير نے بتوفيق المولى سجانه و تعالى ان مسائل كوالي شرح و يحميل وبسط جليل كے ساتھ بيان كيا ہے كہ شايد أن كى نظير كتب ميں نہ ملے ، اميد كرتا ہُوں جو شخص ان سب كو بغور كامل خوب سمجھ لے وہ ہزار ہا مسائل ذكوۃ كا حكم ايسابيان كرے گاجيسے كوئى عالم محقق بيان كرے، جن مسائل ميں فقير نے آج كل كے بعض مدعيان فقابت و تحديث بلكه امامت فنون فقه و حديث كوفاحش غلطيال كرتے ديكھا، كم علم آدمى جو ان تحرير اتِ فقير كو بہنج احسن سمجھ لے گاإن شاء الله تعالى بے تكلف صحيح و صاف اداكرے گا، گر حاشا ہر گزار دوعبارت جان كر اپنى فہم پر قناعت نہ كرے كہ نازك ياغور طلب بات جو آدمى كى اپنى استعد ادسے ورا ہو، كى زبان ميں كيسى ہى واضح اداكى جائے ہوت اداكى جائے گھر نازك ہے ، بلكہ واجب كہ كسى عالم كامل سے ان مسائل كو پڑھ لے تاكہ بحول الله تعالى اس باب ميں خود عالم كامل ہو جائے۔ (۱)

الرضويه، ج.١،ص٥٢١ تا٢٦١، رضا فاؤنديشن لاهور.

=( فتو کی نویسی کا تعار فی جائزہ)-

40)=

چندلوگوں نے اہل علم وفقہ سے پوچھے بغیر اپنی رائے پر اعتماد کرکے خلافِ شرع عمل کیا تو امام اہلسنت سیدی اعلیٰ حضرت احمد رضا خان علیہ دھیۃ الدھین نے قر آن وحدیث کے دلائل سے تفصیلی رد کرتے ہوئے آخر میں بطورِ خلاصہ ارشاد فرمایا کہ

"وہ بہر تقریر اپن ہے باکی و جرات و استقلال بالرائے و مخالفت ِ اہل علم و اختراعِ علم کے باعث مستحق تعزیر ہوئے کہ بیہ سب گناہ ہیں اور ہر گناہ جس میں حد نہیں اس میں تعزیر ہے۔۔۔۔۔ اور جہاں والی شرع نہ ہو جیسے ہمارے بلاد وہاں بیہ لوگ تعزیر سے محفوظی پر خوش نہ ہوں کہ بیہ خوشی ان کے گناہ کو ہزار چند کر دے گی، بلکہ اس سے ڈریں جس کی حکومت ہر جگہ ہے اور ہر وقت ہر بات پر قادر ہے اور اس کی طرف پھر کر جانا ہے۔ فوراً صدقِ دل سے تائب ہوں، اور جیسے یہ معصیت اعلانیہ کی قوبہ بھی بالاعلان کر س۔ (۱)

غور کیا جائے توراہِ نجات اسی میں نظر آتی ہے کہ جو خود تحقیق نہیں کر سکتایا کر سکتا ہے گئراس کی تحقیق کمل نہیں ہوئی تواٹکل سے مسئلہ بتانے کے بجائے کسی اور ماہر شریعت کے پاس سائل کوروانہ کر دے اور کہہ دے میں نہیں جانتا۔ واللہ تعالی اعلم بالصواب

سوال: بیان کر دہ تفصیل سے تو ہو سکتا ہے کسی کے ذہن میں بید مفہوم پیدا ہو

الرضويه، ج٠١، ص٤٥٥ تاه ٣٥٥ رضا فاؤند يشن الاهور.

( فتو کانویسی کا تعار فی جائزہ) =

کہ صرف مفتی ماہر مختاط ہی مسائل کاجواب دے سکتاہے، جو ایسامفتی نہ ہو اگر چہ کتنا ہی بڑا عالم کیوں نہ ہو وہ مسئلہ ہی بیان نہیں کر سکتا، سوال بیہ پیدا ہو تاہے کہ کیا غیر مفتی عالم یاعامی کامسئلہ بیان کرنا جائز نہیں ہے؟

الجواب: میں نے کب کہا کہ غیر مفتی عالم کامسکلہ بیان کرنا جائز نہیں ہے،مفتی جس کا تعلق فتوی سے ہو تاہے جس کے لئے خاص فقہی مہارت اور اعلی در ہے کی ذ کاوت در کار ہوتی ہے اس سے متعلق چند ہاتیں اور احتیاطیں عرض کی ہیں اور اس کے دائرہ کار اور فتوے کی اقسام و نزاکت کو واضح کیاہے ،اس سے بیہ متیجہ کیسے نکالا جاسکتاہے کہ غیر مفتی عالم کوئی مسئلہ بیان ہی نہیں کر سکتا۔ غیر مفتی عالم توعالم ہے عام مسلمان بھی احجی طرح سمجھا ہو امسکلہ احتیاط کے ساتھ بیان کرے تو جائز ہے، مثلاً عام مسلمان اگر کسی دوسرے مسلمان کو وضو کے چار فرائض بتائے سکھائے تو کون اسے ناجائز کہہ سکتا ہے؟ مگر مسائل، وضو کے جار فرائض اور عسل کے تین فرائض ہی کے بارے میں نہیں یو چھے جاتے، عبادات معاملات عقوبات اور عقائد واخلا قیات سے متعلق واضح و آسان اور نازک و دقیق ہر قشم کے مسائل کا حکم دریافت کیا جاتا ہے اور موضوع بحث بنتے ہیں،اس لئے وضو کے جار فرض جانے والے کو شامی پڑھانے سمجھانے کے لئے تو نہیں بٹھایا جاسکتا،اس سے یہ کام لینا پر لے در ہے کی حماقت اور دین دھمنی ہے اور اس کا اس حوالہ سے بے جا دخل اندازی کرنابلاشیہ ناجائز وحرام ہے۔

و المرابي المر

دونوں جائز ہے۔ عوام الناس عام فہم مسائل میں اس پر اعتاد بھی کرسکتے ہیں الا بیہ کہ کوئی معرکۃ الآراء نازک مسئلہ ہو اور اس کے حل کے لئے خاص فقہی مہارت در کار ہو اور صرف ماہر مفتی ہی اس حوالہ سے پچھ رائے دے سکتا ہو تو ان مسائل میں مفتی مستند ہی پر بھروسہ کرناچاہئے۔

# فتوی دینے میں بزرگوں کی احتیاط

ہمارے اسلاف آئمہ مقدمین بلکہ صحابہ کرام دف الله تعالى عنهم مسئلہ شرعیہ بیان کرنے میں کیسی مدمت فرماتے اور بے باک وجری کی کیسی مذمت فرماتے اور بے باک وجری کی کیسی مذمت فرماتے ۔ خصے، ملاحظہ ہو۔

حضرت عبد الله بن مسعود رض الله تعالى عنه سے مروى ہے، فرماتے ہیں: جوہر شرعی حکم پوچھنے والے کوفتوی دے وہ مجنون ہے۔(۱)

حضرت عبدالرحمن بن ابی لیلی دخی الله تعالی عند سے مروی ہے، فرماتے ہیں: میں ایک سو بیس انصاری صحابہ کرام دخی الله تعالیٰ عنهم سے ملا، ان میں سے جس کسی سے سوال کیاجا تا تو وہ دو سرے کی طرف پھر دیتے یہاں تک کہ یہی ایک دو سرے کے یاس سائل دوبارہ آجا تا۔

ایک روایت میں ہے کہ ہر صحابی رضی الله تعالیٰ عند کی بیہ خواہش ہوتی کہ حدیث بیان کرنے میں کوئی دوسر ااس کی جانب سے کفایت کرے اور جب شرعی مسئلہ پوچھا جاتا تو بیہ خواہش ہوتی کہ کوئی دوسر ابتادے اور فتویٰ دینے سے اس کی

🗗 ــــادب المفتى والمستفتى، ص٥٧.

#### و کنو کی کو کنو کا تعار فی جائز ہ

کفایت کرے۔(۱)

امام مالک دحدة الله تعالى عديد سے جب مجھی سوال کيا جاتا توسائل سے فرماتے: جاواب ميں غور کروں گا پھر جواب دوں گا

پھراس کے جانے کے بعد تھم شرعی کے استنباط میں متر ددو پریشان دکھائی
دیتے۔جب اتنی احتیاط کے بارے میں پوچھا گیاتوا یک بار روکر فرمایا:
مجھے خوف لگار ہتا ہے کہ کہیں قیامت کے دن مجھے بہت سے مسائل
در پیش نہ آ جائیں۔

مجھی ایساہو تا کہ سرجھکائے الله سبحانہ و تعالیٰ کے ذکر میں مشغول ہوتے۔ کوئی سوال کر تا تو سرخ و سفیدر نگت پلی پڑجاتی، پھر ذکر میں مشغول ہوجاتے اور پچھ دیرے بعد کہتے" ماشاءاللهُ لَاحَوْلَ وَلَا قُوَّةً إِلّا باللهِ"

آپ دھة الله تعالى عليه كے بارے ميں مشہور ہے كہ كبھى بچاس مسائل بو بھے گئے توصر ف ايك كاجواب ديا۔ ايك بارسوسے زيادہ مسائل بو بھے گئے توصر ف پائج يادس كاجواب ديا۔ الغرض بيانِ مسائل ميں احتياط كاعالم بيہ تھا كہ بارى تعالى كے سامنے جوابدى كا تصور نگا ہوں كے سامنے رہتا تھا اور فرما ياكرتے تھے كہ "جو جواب دينا پيند كرے تو اسے جواب دينے سے پہلے اپنے نفس كو جنت و دوز ن پر جواب دينا پيند كرے تو اسے جواب دينے سے پہلے اپنے نفس كو جنت و دوز ن پر پیش كرناچاہ وريہ فكر كرنى چاہئے كہ آخرت ميں اسے كيو كرنوجات ملے كى؟ پھر جواب دينے۔ بعض ديكھنے والوں نے ديكھا اور بيان كيا كہ جب ان سے پھر جواب دينے۔ بعض ديكھنے والوں نے ديكھا اور بيان كيا كہ جب ان سے

🛈 ـــــادب المفتى والمستفتى، ص٧٠.

و نو کا نو کی کا تعار نی جائزہ 🚅

سوال بوچها جاتا تو ایسا لگتا که امام مالک رصة الله تعالی علیه جنت و دوزخ کے مابین (خوف زده) کھڑے ہیں۔(۱)

امام شافعی رحمة الله تعالی عدید سے مسئلہ بو چھا گیا تو خاموش ہو گئے۔ کہا گیا کہ کیا آپ جو اب نہ دیں گے؟ فرمایا:

فضل میرے جواب دینے میں ہے یا خاموش رہنے میں پہلے یہ جان لوں۔

امام احمد بن حنبل دحدة الله تعالى عديد سے جب مسئلہ بوچھا جاتا تو اکثر فرماتے لااکڈری اور بیران مسائل میں جن کے بارے میں انہیں اقوال کاعلم ہوتا تھا (گر

معتمد قول کی تفتیش میں تر دو کے پیش نظر ایساا حتیاط کرتے ہوئے فرماتے تھے )\_(2)

حضرت امام اعظم الوحنيفه رحمة الله تعلى عليه كى كمال احتياط كاكيا كهنا، شخ محقق عبد الحق محدث دہلوى رحمة الله تعلى عليه فرماتے ہيں كہ جب كوئى واقعہ پيش آتا تواپ شخ محق شاگر دول سے مشورہ كرتے اور ان سے دريافت كرتے اور ان سے گفتگو اور تبادله خيال كرتے ،ان كے علم ميں جو احاديث اور آثار ہوتے وہ سنتے اور جو پچھ انہيں علم ہوتا وہ انہيں سناتے، بعض او قات ايك مهينه يا اس سے زيادہ غور وخوض جارى رہتا، يهال تك كه ايك قول طے پاجاتا تو امام ابو يوسف رحمة الله تعالى عليه اسے لكھ ليتے ۔اس شورائى طريقه پر انہول نے اصول طے كئے دوسرے آئمه كى طرح انہوں نے انفرادى طور پر فيصلے نہيں كئے ۔

الكتب العلميه بيروت.

<sup>🕰</sup> ـــــادب المفتى والمستفتى، ص٧٩.

( گنو ی کولیمی کا تعار فی جائز ہ

عیون المسائل سے منقول ہے کہ جب امام ابو حنیفہ رصدہ الله تعلی علیه کو کوئی مشکل مسئلہ پیش آجاتا تو چالیس مرتبہ قرآن پاک ختم کرتے مشکل حل ہوجاتی۔ (۱) مسئلہ پیش آجاتا تو چالیس مرتبہ قرآن پاک ختم کرتے مشکل حل ہوجاتی۔ (۱) امام ابو یوسف رصدہ الله تعلی علیه فرماتے ہیں کہ خَلق قرآن کے مسئلہ پر میر ااور امام اعظم ابو حنیفہ رصدہ الله تعلی علیه کا چھ ماہ تک مناظر ہ ہوا پھر ہم دونوں کا اس رائے پر اتفاق ہوا کہ جو قرآن کو مخلوق کے وہ کا فرہے۔ (۱)

الحاصل میہ کہ کارِ افتاء میں دخل دینا صرف ایسے ماہر و مختاط کے لئے جائز ہے جس کے پاس ایساعلم ہوجو اسے سرکشی اور حدسے بڑھنے سے بازر کھنے والا ہو، ورنہ اپنی لگام ڈھیلی کرنے والا سرکشی میں مبتلا ہو جاتا ہے، دیانت وانصاف اور حق بات کو پس پشت ڈال دیتا ہے۔

# کیامفت سے غلطی نہیں ہوسکتی؟

میرے کے کا یہ مطلب نہیں کہ مفتی ایسا ہونا چاہئے کہ جس سے مجھی غلطی سرزد نہ ہو بلکہ اہل و نااہل کے در میان فرق واضح کرنا اور علمی اہلیت کے باوجود اخلاقی کمزوریوں کی بناء پر کارِ افتاء میں دخل اندازی درست یاغلط ہونے کے فرق کی نشاندہی کرنا ہے، ورنہ جو ماہر مختاط مفتی مستند یا عالم معتمد ہو اس سے بتقاضائے بشریت غلطی واقع ہو جائے تو ہر گز قصور وار و گناہ گار نہیں ہو تا، نہ ہی اس بناء پر اس کے مستند و معتمد ہونے کا تھم زائل ہو تا ہے، مگر غلطی پھر غلطی ہے خود یاکسی اور کے توجہ دلانے سے جب غلطی پر مطلع ہو جائے تو رجوع و ازالہ اس پر لازم

<sup>1 - - - -</sup> تحصيل التعرف في معرفة الفقه والتصوف(مترجم)، ص٢٢٣.

<sup>🕰</sup> ـــــاصول بزدوی، ص۳۰

#### الزي الريسي كا تعار في جائزه

ہو تاہے، مطلع ہونے کے بعد بھی رجوع نہ کرنا شرم کی بناء پر ہو یا تکبر سے بہر صورت حرام و گناہ شدیدہے۔

صدر الشریعه بدر الطریقه حضرت علامه مولانامفتی امجد علی اعظمی علیه دهده الله القوی بهاد شریعت میں فرماتے بیں که «مفتی کے لئے بیہ ضروری ہے که بر دبار،خوش خلق، بنس مکھ ہو، نرمی سے بات کرے، غلطی ہو جائے تو واپس لے، اپنی غلطی سے رجوع کرنے میں مبھی دریغ نه کرے، بیر نه سمجھے که مجھے لوگ کیا کہیں گے کہ غلط فتوی دے کررجوع نه کرناحیاسے ہویا تکبر سے بہر حال حرام ہے۔ (۱)

امام اہلسنت دھیدہ اللہ تعالی علیہ سے سوال ہوا کہ ''کسی عالم سے بوچھا کہ آپ صحیح وغلط بھی بیان کرتے ہیں اور اس پر اس کا جواب دینا کہ ہاں، درست ہے یا نہیں؟ تو آپ دھیدہ اللہ تعالی علیہ نے جو اباً ارشاد فرمایا

"اگراس کے بیہ معنی ہیں کہ مجھ سے مجھی خطابھی ہو جاتی ہے تو درست ہے اور اگر میے مراد ہے کہ مجھی قصد اً مسکلہ غلط بیان کر دیتا ہے تو سخت فسق کا اقرار ہے۔واللہ تعالی اعلم (2)

یونہی آپ سے سوال ہوا"جو صاحب جھوٹا مسئلہ بیان کریں ان کے واسطے شرع شریف کا کیا تھم ہے؟ار شاد فرمایا:

"جھوٹامسکلہ بیان کرناسخت شدیدہ کبیرہ ہے،اگر قصداً ہے تو شریعت پرافتراء

مكتبة حسان

<sup>🗗</sup> ـــــبهار شریعت،حصه۱ ،ص۲۲۳.

الرضويه، ج٣٣، ص٥ ٧١، رضا فاؤنڈيشن لاہور.

ہو تا ہے، مطلع ہونے کے بعد بھی رجوع نہ کرنا شرم کی بناء پر ہو یا تکبر سے بہ<sub>ر</sub> صورت حرام و گناہ شدید ہے۔

صدر الشریعہ بدر الطریقہ حضرت علامہ مولانامفتی امجد علی اعظمی علیه دصة الله القوی بہار شریعت میں فرماتے ہیں کہ "مفتی کے لئے یہ ضروری ہے کہ بر دبار،خوش خلق، بنس مکھ ہو، نرمی سے بات کرے، غلطی ہوجائے توواپس لے، اپنی غلطی سے رجوع کرنے میں مجھے دریعے کہ مجھے لوگ کیا کہیں گے کہ غلط فتوی دے کررجوع نہ کرناحیا سے ہویا تکبر سے بہر حال حرام ہے۔ (۱)

امام ایلسنت دصة الله تعالی علیه سے سوال ہوا کہ "کسی عالم سے بوچھا کہ آپ صحیح وغلط بھی بیان کرتے ہیں اور اس پر اس کاجواب دینا کہ ہاں، درست ہے یا نہیں؟ تو آپ دصة الله تعالی علیه نے جو اباً ارشاد فرمایا

"اگراس کے بیہ معنی ہیں کہ مجھ سے مبھی خطابھی ہو جاتی ہے تو درست ہے اور اگر سے مر اد ہے کہ مبھی قصد اُمسکلہ غلط بیان کر دیتا ہے تو سخت فسق کا اقرار ہے۔ واللہ تعالی اعلم (2)

یو نہی آپ سے سوال ہوا"جو صاحب جھوٹا مسئلہ بیان کریں ان کے واسطے شرع شریف کا کیا تھم ہے؟ار شاد فرمایا:

"جھوٹامسکلہ بیان کرناسخت شدیدہ کبیرہ ہے،اگر قصداً ہے تو شریعت پر افتراء

<sup>1 ----</sup>بهار شریعت، حصد۱۲، ص۲۲۳.

الرضویه، ج۲۳، ص۱۰، ۲۵، رضا فاؤنڈیشن لاہور.

. بر لنو کی کولیسی کا تعار نی جائزہ

ہاور شریعت پر افتر اء الله عنوجل پر افتر اء ہے اور الله عنوجل فرماتا ہے:

قُلُ إِنَّ الَّذِيثَ يَفْتُو وْنَ عَلَى اللهِ

الْكُذِبُ لاَيْفُلِ حُونَ (۱)

الْكُذِبُ لاَيْفُلِ حُونَ (۱)

اور اگر بے علمی سے ہے تو جاہل پر سخت حرام ہے کہ فتوی دے۔ حدیث میں ہے نبی صلی الله تعالى عليه وسلم فرماتے ہیں:

"مَنَ اَفْتَی بِعَیْرِ عِلْمِ لَعَنَتُهُ مَلِئِکَهُ السَّمَاءِ وَ الْاَرْضِ "رَجمہ:جو بغیر علم کے فتویٰ دے اس پر آسان وزمین کے فرضتے لعنت کرتے ہیں۔(2)

ہال اگر عالم سے اتفا قاسمہو واقع ہو اور اس نے اپن طرف سے بے احتیاطی نہ کی اور غلط جو اب صادر ہو اتو مؤاخذہ نہیں، مگر فرض ہے کہ مطلع ہوتے ہی فوراً اپنی خطا ظاہر کرے ،اس پر اصر ارکرے تو پہلی شق یعنی افتر امیں آجائے گا۔

و الله تعالى اعلم <sup>(١)</sup>

یو نہی ایک سنی عالم نے اپنی کم فہمی کی بناء پر تھم تکفیر دیا جس کی بناء پر آپس میں تفریق ہوئی معاملہ کس قدر نازک ہے، مگر جب امام اہلسنت دھہ الله تعالى عدیه کو معلوم ہوا تو اس کی غلطی پر اصلاح فرمائی اور جب انہوں نے اپنی اس غلطی سے معلوم ہوا تو اس کی غلطی پر اصلاح فرمائی اور جب انہوں نے اپنی اس غلطی سے رجوع کو کافی بتایا، انہیں گنہگار قرار نہیں دیانہ ہی انہیں تو بہ

<sup>🗗</sup> ـ ـ ـ ـ ـ ـ پ ۱۱ ، سورة يونس: ۶۹.

<sup>🕰</sup> ـــــاين عساكر، ج٥٦، ص٢٠.

الرضويه، ج٣٢، ص٢١، رضا فاؤنڈيشن لاہور.

كرنے كا حكم ديا۔سيدى اعلى حضرت دحمة الله تعالى عليه كا ارشاد ملاحظه يجيء:

﴿ فَوْ كُنُولِيكِي كَا تَعَارُ فِي جِائزُ هِ ﴾

"میں نے اس جو اب ہی میں بتادیا تھا کہ مولوی علاء الدین صاحب نے مولوی عبد الرحيم صاحب كي تكفير عناداً نه كي تقي بلكه مسئله ان كي سمجھ ميں يوں ہي آيا تھا جس سے انہوں نے بعد تفہیم فقیر رجوع کی توان پر کوئی تھم سخت نہیں،ہاں اگر وہ بعد اس کے کہ حق سمجھ لئے پھر بلاوجہ شرعی تکفیر کی طرف رجوع کریں تواس وفت تھم سخت ہو نالازم ہے اس کے بعد وہیں ایام ا قامت فقیر میں فریقین فیصلہ فقیر پر راضی ہوئے اور **بح**مدالله ت**عال**ی پاہم صلح کر ادی گئے۔

بالجملہ بیرامر دین ہے اور دین میں کسی کی رور عایت نہیں۔ دونوں صاحب میرے دوست ہیں اور دونوں صاحب ذی علم اور ایک استاد کے شاگر دہیں۔ میں امید کرتا ہوں کہ بدستور صلح پر قائم ہوں گے جبیبا کہ دونوں صاحبوں کی تحریر سے مجھے معلوم ہوا،ورنہ جس طرف سے نقض عہد واقع ہو وہ ضرور اپنے تھم شرعی کالمستحق ہوگا، كَائِنًامَنْ كَانَ (جو كُوبَي بهي بو) فريقين اس آيه كريمه كوپيش نظر رتھيں:

بیثک شیطان ان کے درمیان فساد ڈال دیتا ہے بیشک شیطان

وَ قُلُ لِعِبَادِی يَقُولُو اللَّتِی هِی آخسن لله يعنی اور ميرے بندوں سے فرمادو إِنَّ الشَّيْطَانَ يَكُونُ عُبِينَهُمْ لَم إِنَّ الشَّيْطَانَ وهات كهين جوسب سے اچھی ہو كَانَ لِلْانْسَانِ عَنْ وَّامَّينِينَا (١)(١)

<sup>🕰</sup> ـــــفتاوى الرضويه، ج٢٩، ص٩٥، رضا فاؤنڈيشن لاہور.

( فتو کی نولی کا تعار فی جائز ہ

آدمی کا کھلاد شمن ہے۔

بہار شریعت کی عبارت اور فآوی رضوبہ کے ان دونوں فتووں سے ہالکل واضح ہو گیا کہ مفتی مستندیاعالم معتمدے تحقیق کے باوجود اگر سہواً غلطی ہو جائے تواس بناء پر فسق و گناه کا تھم اس پر ہر گز عائد نہیں ہو تا، لیکن ہر ایک کو اینے دائرہ کار کا لحاظ رکھنا ہوگا، محقیق کے لفظ کا سہارا لے کرنازک مسائل میں بے جاد خل اندازی جائز نہیں ہے ورنہ اپنی اہلیت سے او پر کے مسائل میں '' محقیق کا دروازہ کھلاہے'' کانعرہ مار کر شخفیق کرنا کوئی دین کا تغمیری کام نہیں تخریب و فساد کاوسیع بھاٹک ہے ۔ بعض لوگ مقلد ہونے کے باجو د اجتہادیات میں بے جاد خل دیتے ، آئمہ کے مقابلے پر سینہ تان کر کھڑے ہوجاتے ایسے عقل کے اندھے بلاشہ دین کے د شمن ہیں۔ یو نہی مفتی نا قل رسم افتاء کی روشنی میں قول معتمد کا یابند ہے اور اس کی تحقیق کوئی آسان کام نہیں اس حوالے سے آگے تفصیل مذکور ہوگی، وہ شخقیق میں قصداً مستى ولا پروابى سے كام لے گا، بغير شخفين كے مسئلہ بيان كرنے كى وجہ سے ضرور گنهگار ہو گا۔ اسی طرح جو مفتی ناقل بھی نہ ہو عالم معتمد ہو اس کا نازک مسائل کی شختیق میں خود ہے کوئی تھم لگانا کیونکر جائز ہوجائے گاجب کہ وہ امر فتوے ہے تعلق رکھتا ہو، لہٰذااس حوالہ سے سے کسی قسم کی غلط فہٰی کا شکار نہیں رہناچاہئے۔

اجتهاد و تقلید کی حقیقت واضح کرنے والا ایک بصیرت افروز مضمون ا

اجہتاد و تقلید اور مجتهد وغیر مجتهد مفتی وعالم کا دائرہ کار سمجھنے کے لئے موضوع

مكتبة حسان

( نَوْ زُنُولُى كَا تَعَارُ فَى جَائِزَ ه

کی مناسبت سے امام اہلسنت رحمة الله تعالى عديد كا بصيرت افروز مضمون بيش كياجاتا ب، ملاحظه سيجيّ فرماتے ہيں:

بِسُمِ اللهِ الرَّحُمْنِ الرَّحِيْمِ الْحَمْدُ لِلهِ وَكَفَى وَسَلَامُ عَلَى عِبَادِهِ الَّذِيْنَ اصْطَفَى لَاسِيَّمَا عَلَى هٰذَا النَّبِيِ الْمُجْتَبِى وَ الْحَبِيْبِ الْمُرْتَجِى وَ الِهِ وَ اَصْحَابِهِ اَهْلِ التَّفَى وَالنَّفَى وَعُلَمَاءِ اُمَّتِهِ وَمُجْتَهِدِئُ مِلَّتِهِ وَ الْمُقَلِّدِيْنَ لَهُمْ بِاحْسَانٍ دَائِماً اَبَدًا

حضرت حق تبارک و تعالی نے اپنی رحمت کاملہ و نعمت شاملہ سے اپنی نبی کریم علیہ افضل الصلوٰۃ والتسلیم پر قر آن عظیم و ذکر حکیم نازل فرمایاتِ بیّیانا لِکُلِّ شَیْ مِی علیہ افضل الصلوٰۃ والتسلیم پر قر آن عظیم و ذکر حکیم نازل فرمایاتِ بیّیانا لِکُلِّ شَیْ جس میں ہر چیز کاروشن بیان ہے مگر اس کے ہر ظاہر کے لئے باطن ہے اور ہر باطن کے لیے ایک اہل

وَتِلْكَ الْا مُعَالُ نَضْرِ بُهَالِلنَّاسِ وَمَا يَعُقِلُهَا إِلَّا الْعُلِمُونَ (1)
کہاوتیں کہی توسب کے لیے ہیں پر ان کی سمجھ انہیں کو ہے جو علم والے ہیں۔
اکر خُلنُ فَسُطُلُ بِهِ خَبِیْدًا (2)

اس خبرت سے سوال ضرور ہے ہر فہم قاصر اس کے ادراک سے معذور ہے فَسُتُلُوٓ اَ اُمْلَالَا کُی اِنْ کُنْدُمُ لاَ تَعُلُوْنَ(٤) ذکر والوں سے یو چھواگر تمہیں خبر نہ ہو۔

2 ـ ـ ـ ـ ـ ب ۱۹، سورة الفرقان: ۹۹،

3 ـ ـ ـ ـ ـ ب ١٧ ، سورة الانبياء: ٧ .

مكتبةحسان

نتوى نولى كا نوار في جائز م

و کُلُ الْعِلْمِ فِی الْقُوْانِ لَکِنْ تَقَاصَرَ عَنْهُ اَفْهَامُ الرِّ جَالِ (قرآن مِی تمام علوم بیل لیکن مردول کے فہم ان تک تینچ سے قاصریں)

اگر قرآن عزیز کوسب سمجھ لیتے تو وہ تو تفصیل لکل شی ہے۔ حدیث بھی محض مہمل و بریکاررہ جاتی، اسے لیے ارشاد فرماتے ہیں حضرت صلی الله علیه وسلم "لا اُلْفِینَ اَحَدَکُمْ مُتَکِمُا عَلَی اَرِیکَتِه یَاتِیهِ الاَمْرُ مِنْ اَمْرِی مِمَا اَمْرُ ثُ بِهِ اَوُ نَهِیتُ عَنْهُ فَیَقُولُ لَا اَدْرِی مَا وَجَدُنَا فِی کِتَابِ الله اتَبَعْنَاهُ "نہ پاؤل میں تم میں کی کو این تحقیق پر تکیہ لگائے کہ آئے اس کے پاس میر اکوئی تکم جو میں کی کو این میں نہیں جانتا ہم نے جو خدا میں نہیں جانتا ہم نے جو خدا میں نہیں جانتا ہم نے جو خدا کی کتاب میں پایا اس کی پیروی کی۔ رواہ احمد وابو داود والتر مذی وابن ما جہ والبیہ ہی پایا اس کی پیروی کی۔ رواہ احمد وابو داود والتر مذی وابن ما جہ والبیہ ہی فی د لا ٹل النبوۃ عن ابی رافع رضی الله تعالیٰ عنه ما جہ والبیہ ہی فی د لا ٹل النبوۃ عن ابی رافع رضی الله تعالیٰ عنه

اور فرماتے ہیں حضرت صلی الله تعالی علیه و سلم ایسی میں میں جو مارسی کی سیانی میں میں ا

"اللّا إنِّي أَوْرِيْتُ الْقُرُّانَ وَمِثْلَهُ مَعَهُ" سن لومين دياً كيا قر آن اور اس كامثل يعنى حديث الحديث اخرجه الدارمي وابو داؤ دوابن ماجة عن المقدام بن معديكرب رضى الله تعالىٰ عنه

سيدناعمر بن الخطاب دهى الله تعالى عند فرمات بين:

" إِنَّهُ سَيَاتِي نَاسٌ يُجَادِلُوْنَكُمْ بِشُبْهَاتِ الْقُواٰنِ فَخُذُوْهُمْ بِالسَّنَنِ فَإِنَّ الْقُواٰنِ فَخُذُوْهُمْ بِالسَّنَنِ فَإِنَّ اصْحَابَ السَّنَنِ اَعْلَمْ بِكِتَابِ اللهِ "رواه الدارمي عن عمر بن الاشجع اصْحَابَ اللهِ "رواه الدارمي عن عمر بن الاشجع اصْحَابَ اللهِ مَنْدِير تَكْيِهِ السَّامِ عَلَيْهِ مَنْدِير تَكْيِهِ السَّامِ عَلَيْهِ مَنْدِير تَكْيِهِ السَّامِ عَلَيْهِ مَنْدِير تَكْيِهِ

مكتبه حسان

https://ataunnabi.blogspot.in

تى 🚅 ( نۇ ئى نولىيى كا تعار تى جائزە )

لگائے بیٹا ہے جب اسے یہ حدیث پہونچے تو کہتا ہے ہم یہ تھم قر آن میں نہیں یاتے قاتکَهُمُ اللهُ أَنْ مُؤْفَکُونَ

جان اے برادر! ایسا بی ہوتا تو عِیّاذًا بِاللهِ حضرت حق بعانہ و تعالیٰ کا بید ارشاد "مَا اللهُ مُ الرّ سُولُ وَ اللهُ وَمَا نَهُ مُ مَنْهُ فَائْتَهُو ا "جو ته بین رسول دے وہ لو اور جس سے منع کرے باز رہو۔ " محض لغو تھا لہٰذا حضور سید المر سلین صلوات الله وسلامه علیه وعلیه ماجمعین نے قر آن کے مجملات کی تقریر، مشکلات کی تفییر، محتملات کی تعیین، مبہات کی تبیین، مطویات کا اظہار، مخفیات کا اسفار فرمایا اور وجہ شریعت فراوبینا سے نقاب و حجاب کو اٹھایا فصلی الله تعالیٰ و سلم علیه و علیٰ اله قدر جاهه و جلاله و فضله و کماله

یہاں تک توصحابہ کرام و فحول مجتهدین کی تسکین ہوئی کہ حضور پر نور صلیانله تعالیٰ علیه وسلم ایسانه فرماتے توان اراکین ملت و اساطین شریعت کا ذہن ثاقب و فکر صائب بھی دامن ادراک سے کو تاہ دست رہ جاتا اس لیے ارشاد ہوا فکر صائب بھی دامن ادراک سے کو تاہ دست رہ جاتا اس لیے ارشاد ہوا فکر سائب کی کا بہت کو تاہ دست رہ جاتا اس سکھاتا ہے۔

صلى الله تعالى عليه وسلم

کتاب عزیز خود سمجھ میں آسکتی تو تعلیم کی کیا حاجت تھی گر انھی احادیث کی غیر فقہاء کی غیر فقہاء صحابہ کرام کے حق میں وہی کیفیت تھی جو قرآن عظیم کی صحابہ و فقہاء کے سامنے لہٰذاسید ناسفیان بن عیبینہ دمن الله تعالی عند کہ اجلہ ائمہ محد ثین و شیوخ بخاری و مسلم سے ہیں ارشاد فرماتے ہیں:

= ( نوّ ئ نوليي كا تعار في جائز ه )=

"الْحَدِيْثُ مُضِلَةُ إِلَّالِلْفُقَهَاءِ "حديث مَر اه كردين والى ہے مَّر مِجهَدوں كو۔ اللہ عبدالرحمن بن مهدى دحدة الله تعالى عليه فرماتے ہيں:

"السُّنَةُ الْمُتَقَدِّمَةُ مِنْ سُنَّةِ اَهْلِ الْمَدِيْنَةِ خَيْرٌ مِنَ الْحَدِيْثِ" الله مدينه كى سنت كى قديم روش حديث سے بہتر ہے۔ سنت كى قديم روش حديث سے بہتر ہے۔ سيدناامام مالك رحمة الله عديد فرماتے ہيں:

"الْعَمَلُ اَتْبَتُ مِنَ الْأَحَادِيْتِ"

تابعین میں کچھ لو گوں کو ان کے خلاف پر حدیثیں پہونچیں تو فرماتے:

"مَا نَجْهَلُ هٰذَا وَلَكِنُ مَضَى الْعَمَلُ عَلَى غَيْرِهِ "ہمیں بیہ حدیثیں معلوم بیں مگر عمل توان کے خلاف پر ہو چکا ہے۔ محمد بن انی بکر بن جریر سے جب ان کے بھائی کہتے

"لِمَلَمْ تَقْضِ بِحَدِيْثٍ كَذَا"تم نے فلال حدیث پر کیول نہ تکم دیا؟ جواب ویت "لَمْ اَجِدِالنّاسَ عَلَیْهِ "میں نے لوگول کواس پرنہ پایا۔ کل ذلک نقله الاامام العلامه ابن الحاج فی مُدخله۔

لاجرم تقلید کی ضرورت ہوئی اور اس کے وجوب میں کسی طرح کا کلام نہ رہا اور کیو کرنہ ہوگی حالا نکہ ہر شخص نہ جہتے ادلہ سرع وحفظ آیات واحادیث واحکام و غور کامل وفحص بالغ و تامل صادق مر اعات وجہ ترجے و تطبیق و دفع تعارض و تمییز ناسخ و منسوخ و علم اقسام نظم و معنی و مواضع اجماع و انواع حدیث و نقدر جال و ادراک مورد و مقضی و اسباب نزول و طرق تعلیل سے متصف نہ اس پر غیر مجہد کو قدرت

فَوْ كَانُو كِي كَا تَعَارُ فِي جَارُهِ ﴾

میسر، پھر کیابیہ مرضی ہے کہ ان مدہوشوں کی طرح ہر جابل بے تمیز خربے لجام و شتر بے مہار کر دیاجائے۔

اے عزیزو! تم کیا اور تمہاری بساط کتی بعض صحابہ کرام دخوان الله علیهم اجسان نے "فکم تیجہ کرایک زخی کو تیم کی اجسان نے دی، وہ نہایا اور انقال فرمایا، حضور پر نور صلی الله تعالى علیه دسلم کو خبر ہوئی ارشاد فرمایا" فَتَلُوهُ فَتَلَهُمُ اللّهُ اللّه اللّه سَأَلُوا إِذَا لَمْ يَعْلَمُوا فَإِنَّمَا شِفَاءُ الْعَيّ السُّوال "انہوں نے اسے قل کر ڈالا الله انہیں قبل کر سے کیوں نہ پوچھا جب نہ جانے سے کہ تھکنے کی دواتو پوچھا ہی ہے۔ رواہ ابو داود عن جابر بن عبد الله رضی الله تعالی، عنه

العَظْمَةُ اللهِ ایک سفیہ جائل کے کہ خدار سول کاکلام سمجھنا کھ مشکل نہیں نہ
اس کے لیے بڑا علم چاہیے کہ قرآن توان پڑھوں کے سمجھانے کو اتراہ، اے فافلو! اگریہی مانتے ہو تو کیا حضور اقد س صل الله تعالى علیه وسلم کاسید ناعب الله بن عباس و حضرت امیر معاویہ دخی الله تعالى عنهم کے لیے تعلیم کتاب کی دعاما نگنا کہ ما رواہ البخاری والامام احمد محض عبث واستحصال حاصل وشبیہ بالبزل تھا، نہیں نہیں جبر آماننا پڑے گا کہ بے شک خداور سول کاکلام سمجھنا سخت وشوار ہے اور بے فک اس کے لیے علم غزیر وسامان کثیر درکارہے، لبندا حضرت حق تعالی و تقدس کی رحمت عامہ و رافت تامہ نے کہ اس امت مرحومہ کے حال پر روز ازل سے بانہایت و فور متوجہ ہے، ان اکابر دین و ممائد یقین کو تو فیق بخشی کہ شریعت مظہرہ بانہایت و فور متوجہ ہے، ان اکابر دین و ممائد یقین کو تو فیق بخشی کہ شریعت مظہرہ

فَوْ زُلِيانُو كِينَ كَا تَعَارُ فَي جَائِزُ هِ

كى بر كَخِلك كو بيان اور بر مشكل كو آسان كرديا، علم احكم "فَاعْتَبِوُوْا يَا أُولِى الْأَبْصَارُ "كا بار ثقيل اليخ دوش بمت پر اثفايا فجزاهم الله عن الاسلام خيرا الحجزاء وهناهم بكل سروريوم الرؤية واللقاء أمين

اب جس طرح حضور ير نور نبوت عليه افضل السلؤة والتحية كي حديث عيادًا بالله بچھ قرآن سے جدانہ تھی بلکہ اس کے منونات و خبیات کو منصر ظہور میں لانے والی تھی اسی لیے سیدنا فاروق اعظم دھی الله تعالى عند كا"حَشْبُنَا كِتَابُ اللهِ" فرمانا صحیح و مقبول تظهرا اسی طرح ان آبای امت خدام شریعت مظاهر عليه "إِنَّمَا أَنَا لَكُمْ بِمَنْزَلَةِ الْوَالِدِ أُعَلِّمُكُمْ"ك ارشادات بهي مُظهر احكام خداو رسول بیں نہ مثبت وَ الْعِیَاذُ بِاللَّهِ تَعَالَىٰ توان میں سے کسی پر طعن کرنابعینہ قرآن و حدیث پر حرف رکھنا ہے علی الخصوص حضرات مطہرہ ائمہ اربعہ دضوان الله تعالیٰ علیهم اجمعین که انہیں جو حسن قبول و تلقی امت بالاقتداسے بہر ہُ وافی ملاوہ ان پر ایک خاص فضل الی تھا یہاں تک کہ صدباسال سے فرقہ ناجیہ اہل سنت انہیں کے اتباع میں منحصر اور انہیں کے اتباع پر مقتصر ہے کمااثر العلامة الطحطاوی فی حاشیة الدر محروم اور سخت محروم ملوم اور پوراملوم و ب برکت بے سعادت خودی پہند بے قید و بند جو ان حضرات میں سے کسی پر معاذ اللہ بھکم عناد وطبینت فسادا دنی تشنیع کر کے اپنی زبان کو آلو دہ ہز ار خباثت کرے بیرسب ائمہ رشد وہدی بیں اور ان سب کے پیروسالکان راہ خدا جزالم فلا عَنَا خَيْرَا الْجزَاء علماء دين تصريح فرمات بيس كه حضرات اثمه مجتهدين أمَاتَنَا اللَّهُ عَلَى حَبِهِمْ وَأَتْبَاعِهِمْ

بالْيَقِيْن تمام اولياء بالميين سے افضل والمل بين قَالَ سِيِّدِى عَبُدُ الْوَهَابُ الشَّعْرَانِيْ رحمه الله تعالى فَاعْتِقَادُنَا أَنَّ أَكَابِرَ الصَّحَابَةِ وَالتَّابِعِيْنَ وَالْآئِمَةِ الْمُجْتَهِدِيْنَ كَارَ مَقَامُهُمُ اكْبَرُ مِنْ مَقَام بَاقِي الْأَوْلِيَاءِ بِيَقِيْنِ كَيْم ان عداوت ملك جبار قهار جل جلاله سے الرائی بائد هنا ہے قال ربنا تبار ک و تعالیٰ فیما یروی عنه نبیه صلی الله تعالى عليه وسلم مَنْ عَادى لِي وَلِيًّا أَذَنْتُهُ بَالْحَرْبِ رواه البخارى جومير \_ كى ولی سے دھمنی رکھے گامیں اس سے لڑائی کا اعلان کر دول گا۔ اُف رہے ہمت اُن لو گوں کی اور بل بے جگرے اُن بہادروں کے جو خداسے خم ٹھوک کر لڑنے کو تيارىس رَبّنَا نَسْأَلُكَ مُسْنَ الْأَدَب مَعَ جَمِيْع اوْلِيَائِكَ امين الله تعالى اس كتاب متطاب فتح المبین کے مؤلف کو جزاء خیر کرامت فرمائے کہ انہوں نے دشمنان دین کی سر کوبی فرماکر قلوب مؤمنین کوشفا اور صدور منکرین کو زیادت غیظ و شقا بخش فَرَحِمَ اللَّهُ مَنْ شَفٰي وَاسْتَشْفٰي وَاغُنٰي وَكَفٰي وَالسَّلَامُ عَلَى مَن اتَّبَعَ الْهُدى ـ قَالَهُ بِفَمِهِ وَرَقَمَهُ بِقَلَمَهِ عَبُدُهُ الْمُغْتَاقِ اللَّهِ ٱلْمُتَوَكِّلُ عَلَيْهِ عَبُدُ الْمُصْطَفى آحَمَدُ رَضَا ٱلْمُحَمَّدِى ٱلسُّنِّي ٱلْحَنْفِي ٱلْقَادَرِى ٱلْبَرَكَاتِي ٱلْبَرِيْلُوى آصْلَحَ الله ٱلحُوَالَة وَجَعَلَ اللي خَيْرِ مَالِهِ وَبِمِثْلِهِ لِكُلِّ مُؤْمِنٍ وَمُؤْمِنَةٍ أمين ثم أمين بِرَحْمَتِكَ يَا أَرْحَمَ الرّاحِمِينَ۔ احمد رضاخان ولد مولوی نقی علیه خانع ۱۲۸۹ (۱)

اب تک کے کلام سے مفتی کو کیسا ہونا چاہئے اس تعلق سے بطور نتیجہ دوباتیں سامنے آتی ہیں۔

<sup>1----</sup>فتح المبين تنبيه الهابيين، ص١٤ ٥ ١٨ ٥٠.

### فتو کانولیکا تعار نی جائزہ 🚤 亏

- (1)..... فكر مين شريعت كي رعايت ركھنے والا ہو۔
- (2) ..... فكر عمين سے فقهی مہارت حاصل كرنے والا ہو۔

اب دونوں امور سے متعلق ترتیب کے ساتھ قدرے ضروری وضاحت پیش خدمت ہے

### (1) فكر ميس شريعت كى رعايت واجب ب

عقل کی حقیقت سمجھنے میں غلطی واقع ہو جائے اور فکر میں نثریعت کی رعایت نہ کی جائے تو البجھے سے البجھے رہنما اصول بھی دھرے کے دھرے رہ جاتے ہیں۔ کی جائے تو البجھے سے البجھے رہنما اصول بھی وھرے کے دھرے رہ جا تے ہیں۔ پڑھنے اور مشق کرنے والوں کی غلط فہم اور فہم و فکر کے بے جا استعمال سے فائدہ کی بجائے الثانقصان ہو تاہے۔

امام المسنت، مجدد دين و ملت، خاتمة المحققين شاه احمد رضا خان عليه رحمة الرحين ارشاد فرمات بين:

فقہ اثباتِ شبہات اور نادان عقل کو حاکم بناکر حاصل نہیں ہوتا۔ (۱)
معلوم ہوا کہ عقل کو حاکم نہیں بنانابلکہ اسے اس کی حد تک محدودر کھناضر وری
ہوا دعقل نادانی کی نادانی کو ختم کرنے کی ضرورت ہے اور مسلسل مشق ومشاورت
سے عقل کو کامل کرنے اور فکری و نظریاتی لحاظ سے پختگی حاصل کرناضر وری ہے ورنہ اپنی عقل کا ہے جا دخل دیتے ہوئے شکوک واوہام کی پیروی کرنے سے بھی علوم شرعیہ میں مہارت حاصل نہ ہوسکے گی بلکہ اس طرح اپنی لگام و هیلی کرنے والا

🚺 \_\_\_\_\_فتاوى الرضويه، ج۲۸، ص۴۶، رضا فاؤنڈيشن لاہور.

= ( فتو کی نو کی کا تعار فی جائز ہ

فردسرکشی میں مبتلاہ وکر دیانت وانصاف کادامن ہاتھ سے چھوڑ دیتاہے۔

قکر میں شریعت کی رعایت واجب ہے اور عقل سے احتیاط کے ساتھ کام لینا
اور اسے بے جا دخل اندازی سے باز رکھنا دونوں با تیں ضروری ہیں۔اس حوالہ
سے انتہائی اہم اور جامع مضمون امام ایلسنت دھیۃ الله تعالیٰ عدید کے والد ماجد رکیس
المتکلمین شاہ نقی علی خال دھیۃ الله تعالیٰ عدید نے اپنی سورہ الم نشرح کی تفسیر میں ذکر
فرمایا ہے،ملاحظہ کیجئے۔فرماتے ہیں:

فکر میں شریعت کی رعایت واجب ہے۔ جس بات میں فکر کرنے کی شریعت اجازت دے اس میں فکر کرے اور جس میں فکر کرنے سے منع فرمادے اس سے بازرہے اور عقل کو حاکم مستقل سمجھ کر خدا کے کام میں دخل نہ دے کہ وہ مخلوق ہے اور مخلوق کو خالق کے معاملہ میں دخل دینا بیجا ہے۔

ف: اَلاَ بِنَّهِ الدِّنْنِ الْخَالِقُ جَبَه ونیا کے بادشاہ اور حاکم کے تھم میں وخل دینا دیا حالت سے شار کیا جاتا ہے، بادشاہ حقیقی اور حاکم مطلق کے تھم میں وخل دینا اور منقول کو عقل کا تابع سمجھنا اور جو بات سمجھ میں نہ آوے اس میں تاویل کرنا کس درجہ فدموم ہوگا۔

اے عزیز! ہماراتہ ہماراکیاذکرہے نفوس قدسیہ اور عقول کا ملہ بھی کہ ظلمات ہیوال نیہ اور کدورات جسمانیہ سے پاک اور منزہ ہیں، کارِ دین اور مرتبہ حق الیقین میں مستقل نہیں، ان کاعلم تعلیم شارع اور ان کی معرفت، تعریف پیمبر میں منحصر ہے۔ عقل کاکام ہے ہے کہ آنکھ بند کرے اور کان نگا کرسنے کہ کیا تھم آتا ہے اور

( الموى المالي المالي

کیاار شاد ہو تاہے یہاں کان کافی ہیں اس لئے ان کو آگھ سے بہتر کہتے ہیں۔ ع:

تا گھر وصف تر اشدصد ف سامعہ بر باصر ہدار دشر ف اگر عقل معرفت اسر ارغیب اور اصلاح معاش ومعاد میں کافی ہوتی نبی کیوں آتے اور تمام عقلاء ادنی چیزوں کی خاصیت کے سبب اعلی کے ادراک سے عاجز کیوں رہے اور جذب کہر بااور اسہال سمقو نیا کی وجہ میں کیوں معترف بنادانی ہوتے ۔ اسی طرح سب امور میں اپنے عجز وقصور پر معترف ہوں یا کوئی دلیل رسول کی طرف سے بیان کریں۔

امام قشیری اور خواجہ ابو القاسم فرماتے ہیں: جو شخص اپنی عقل پر اعتاد کرتا ہے جہل مرکب میں گر فقار ہوتا ہے کہ پچھ نہیں جانتا اور آپ کو دانا سجھتا ہے بادام سے واقف ہونا اور ہر بات کے مغزسے واقف ہونا اور ہر بات کے مغزسے واقف ہونا سخت دھیقت اس کی ہونا سخت دشوار ہے۔ بے دیکھے اور کھائے پوست کے دیکھنے سے حقیقت اس کی ہونا سخت دشوار ہے۔ بے دیکھے اور کھائے ہوست کے دیکھنے سے حقیقت اس کی ہواور نہیں ہوتی۔ ظاہر نہیں ہوتی۔ ظاہر اور قریب ترین اشیاء آدمی سے صرف ہستی اس کی ہواور نہیں جانتا کہ میں کون ہوں اور کیا ہوں جھلا جس عقل کو حاکم سمجھتا ہے اس کی حقیقت بتا کہ وہ کیا ہے جب تیری عقل اپنی حقیقت کو نہیں جانتی تو اوروں کی حقیقت میں اس پر اعتاد کرنا محض بیجا ہے۔ بندہ کو چاہئے کہ عقل سے تعیل تھم کا طریق دریافت کرے کہ کس طرح اور کس آداب سے بجالاؤں، نہ ہے کہ کیوں حکم دیااور کس لئے اس پر عمل کروں۔ دسول الله صدی الله علیه دسلم نے تھم بتحویل

قبلہ باوجوداس کے عقل میں نہیں آتا کس عجلت کے ساتھ قبول کیا کہ نمازی میں کعبہ کی طرف پھر گئے۔ شیطان نے تھم اللی میں عقل کو دخل دیا کہ وہ خاک اور میں آگ سے پیدا ہوا،اس کے سامنے کس لئے سر جھکاؤں، قہر اللی میں مبتلا اور تمام خلق سے بدتر ہو گیا۔ حقیقت میں عقل خادم شرع ہے نہ مدار منقول کما یظنہ المجھول۔

علاء جو منقول میں تصرف و تاویل اور اس کی معقول تطبیق کرتے ہیں معقول صرف سے تطبیق نہیں کرتے بلکہ اس سے کہ قوانین شرع سے معقول ہے۔ ہراس امر کو کہ عقل میں نہ آوے تسلیم نہ کرناعقل کو دوسر احاکم کھہر انااور عکم شرع کواس پر پیش کرنا گویا بادشاہ کے حکم کو بے منظوری اس کے چوبدار کے ناقص وناتمام سمجھتا ہے۔ ولله در من قال

ع

مصطفی اندرمیاں انگہ دسی رید بعقل آفتاب اندر جہاں انگہ کسے جوید شہا عقل کیاچیزہ کہ تکم اللی سے معارض ہوسکے، بندہ مالک سے اور ذرہ آفتاب سے اور قرہ آفتاب سے اور قطرہ دریا سے اور محکوم حاکم سے مقابلہ نہیں کر سکتا اور جویہ مشہور ہے کہ نبی کا صدق معجزات میں نظر کرنے سے ظاہر ہو تاہے اور بیا کام عقل کا ہے پس عقل دین کی اصل ہے، محض غلط ہے۔ بلکہ نبی کی تقیدیت فدائے تعالی کی ہدایت اور توفیق سے حاصل ہوتی ہے نہ نظر و فکر سے۔ اگر نظر و فکر پر مدار ہو تاعقلاء عالم میں سے کوئی حاصل ہوتی ہے نہ نظر و فکر سے۔ اگر نظر و فکر پر مدار ہو تاعقلاء عالم میں سے کوئی

فتو ئ نوليى كا تعار فى جائز و 🚤 🚤

هخض كافرنه ہو تا۔

نور نبوت کجااور عقل بشر کجا

نبوت سب چیز کو ثابت کرتی ہے، عقل کیا چیز ہے کہ نبوت کو ثابت

کرے۔ یہ کلام مشہور ہو گیاہے گر پیرایہ شخفیق سے معراہے۔ جس طرح کہتے

بیں اثبات واجب حالا نکہ واجب شبت سے ہر شئے کا ہے۔

اگر تو کے حدیث میں آیا ہے اُوّلُ مَا خَلَقَ اللّٰهُ الْعَقْلَ بِس مدار کار عقل برہے اور خطاب وعماب اس سے متعلق ہے عقل کو کہ سبب علم ہے اہلسنت کے مذہب میں معزول ومعطل سمجھنا جہالت وضلالت ہے۔

جواب اس کا بیہ ہے کہ حدیث میں عقل اول اور روح اعظم سے قلم اعلیٰ اور اہل کشف کے نزدیک حقیقت محمدی صل الله علیه دسلم اور روح اقد س اس جناب صل الله علیه دسلم کی عالم قد س میں مربی ارواح تھی اور جو ہر بدن سے متعلق ہو کر شخیل وار شاد خلق کا سبب ہوئی، مر ادہ اور وہ جو نقل کرتے ہیں اَوَّلُ مَا خَلَقَ اللّٰهُ نُورِیْ موَیداس معنی کا ہے۔ پس عقول جزئیہ کہ متعلق بابدانِ انسانیہ ہیں۔ اس عالم اور اس عالم میں اسے عقل اس عقل کل اور عقل اول اور روح اعظم سے فیض اور اس عالم میں اس عقل اس کے پر توہ سے روشن ہیں۔ جیسے آئکھیں آقاب اور ماہتاب سے کہ جب وہ نگلتے ہیں یہ دیکھتی ہیں۔ تابع متبوع سے اور عس اصل سے ماہتاب سے کہ جب وہ نگلتے ہیں یہ دیکھتی ہیں۔ تابع متبوع سے اور عس اصل سے افلاطون وقت کہتے نور نبوت کے معارضہ سے عاجز ہوئے اور باوجود اس حمیت افلاطون وقت کہتے نور نبوت کے معارضہ سے عاجز ہوئے اور باوجود اس حمیت افلاطون وقت کہتے نور نبوت کے معارضہ سے عاجز ہوئے اور باوجود اس حمیت

( فتؤ زار سی کا تعدار فی سائز م

وغداوت کے کہ اپنے مذہب قدیم کا تنزل اور دین اسلام کی ترقی روز افزال و کھے کر جان سے بیز ارتضے کوئی قاعدہ ایسا کیوں نہ نکالا جو ان کے باپ دادا کے دین کا تنزل اور اسلام کی ترقی کومانع ہوتا؟ اور جنہوں نے بیہ ہوس کی ہے ان کا مدعا کیوں نہ حاصل ہوا۔

تعبید: ہماری اس تقریر کا بیر مطلب نہیں کہ عقل محض بیکار اور امر دین معزول ہے بلکہ عقل مانند بھر اور چراغ کے اور شرع مانند شعاع اور روغن کے ہے، ایک بے دوسرے کے کام نہیں آتا۔ عقل کی بڑائی اور بزرگی میں سے کلام ہے کہ قواعد معاش ومعاد اور نظر و فکر خلق و نفس میں بلکہ معرفت واجب کہ عمدہ مقاصد ومطالب ہے بتعلیم صاحب شرع اس سے متعلق ہے اور مہم شرع اور دفع تعارض میں اس کو مداخلتِ کا ملہ ہے بلکہ مہم شر عیات بے اس کے محال اور عمل بے قہم کے بے فائدہ، پس اس اعتبار سے عقل کو علم وعمل کا مدار بھی کہہ سکتے بير - چنانچيه مسلم الثبوت اور نور الانوار شرح منار اور احياء العلوم وغيره كتب معتبرہ میں اس مضمون کی طرف اشارہ واقع ہے، بلکہ کلام اس بات میں ہے کہ عقل کو شرع پر ترجیح اور اس کے تھم میں دم مارنے کی مجال اور امر دین میں استقلال نہیں، جو بتادیا جانتی ہے اور جو نہیں بتایا دریافت نہیں کر سکتی۔ سینکڑوں باتيس مانند مسكله جبر واختيار وتاويل آيات متثابهات وحقيقت روح ومدت بقائ عالم ووقت قيام قيامت وتحكمت عدد موكلان دوزخ اور اكثر حقائق واسرار شريعت وطریقت اور احوال برزخ و آخرت عقل میں نہیں آتیں، بایں معنی کہ عقل کو ان و نوی کو کی کا تعار نی جائز ہ

کے ادراک کی قدرت نہیں دی گئی نہ یہ کہ عقل ان کے بطلان کا تھم کرتی ہے،
الی جگہ عقل کا کام یہ نہیں کہ ان کی حقیقت میں خوض کرے اور ان کے بیر اور
بھید کی فکر میں پڑے کہ طلب محال ہے بلکہ کا اس کا یہ ہے کہ جو ارشاد ہوا اس پر
یقین لاوے اور علت وسبب کے دریافت کرنے سے بات اٹھاوے۔

ف:الرُّسِخُونَ فِي الْعِلْمِ يَقُولُونَ امَنَّالِهِ لَكُلُّ قِنْ عِنْدِ مَ بِنَا ۚ وَمَا يَلَّ كُمُ اِلَّا فَ الرَّالِ الْأَلْمِ الْمُ الْمَالِ الْأَلْمِ اللهِ الْمُؤْمِنِ الْمُؤْمِنِ الْمُؤْمِنِ اللهِ الْمُؤْمِنِ الْمُؤْمِنِ الْمُؤْمِنِ الْمُؤْمِنِ الْمُؤْمِنِ الْمُؤْمِنِ الْمُؤْمِنِ اللهِ الْمُؤْمِنِ اللهِ الْمُؤْمِنِ الْمُؤْمِنِ الْمُؤْمِنِ الْمُؤْمِنِ اللهِ الْمُؤْمِنِ الْمُؤْمِنِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ

رَاسِخُ فِی الْعِلْمُ سے بھی کَامِلْ فِی الْعَقْلُ مراد لے سکتے ہیں لیکن لفظ اُولو الالباب سے تو خوب تصریح ہوگئ کہ الی جگہ عقل کاکام تسلیم کرنا اور اس کی تحقیق و تو ضح سے آپ کو عاجز جاننا ہے ، جس احمق نے اس قسم کی باتوں میں خوض کیا یا سفسطہ میں پڑا اور اور توسیط اسباب بلکہ تمام کارخانہ حکمت سے اور یا جب حقیقت اس کی سمجھ میں نہ آئے اور سبب اور غایت اور فائدہ ان کا دریافت نہ ہو الحاد و زند قد میں مبتلا اور ان کی اصلیت سے منکر ہوگیا، بعضے تمام موجو دات کو قبضہ قدرت میں مجبور دیکھ کر سزائے عمل اور بعض دلائلِ عذا ب پر نظر کر کے تقدیر ازل سے منکر ہوئے۔

ع: هر كس بحيال خويش خبطيدار د ان نادانوں كى وہى نقل ہے كہ چھوٹا مونہہ بڑى بات، حضرت موسى عليه السلام جيسے جليل القدر پنيمبر افعال خضر عليه السلام اور اقوال چوپان كى حقيقت كونه

🛈 ـــــيې۳،سورة ال عمران:۷.

. ( لو ی نویسی کا تعار نی جائز ہ

پہنچے، ہر شخص خداکے افعال اور احکام کی حقیقت کس طرح دریافت کر سکے جو میوہ کہ مریم دھی اللہ تعالی عنها کی گود میں ڈالا گیامز ااس کا زکر یاعلیه السلام کی زبان تک نه پہنچا، سب علم کسی کو حاصل نہیں ہوتا کیاتونے سنا کہ خدائے تعالی نے فرمایا:

وَمَا أُوْتِيتُمُ مِنَ الْعِلْمِ إِلَّا قَلِيلًا (١)

رسول كريم عليه الصلاة والسلام كو حكم مو تاب:

**ڰؙڶ؆ؖۑؚٞڹۮؙؽ۬**ۼڶؠٵ(<sup>2</sup>

اگر حالت منتظرہ باقی نہ ہوتی طلب زیادت طلب محال تھی الوہیت و نبوت کے دلائل کو دیکھ اور خدا کی وحدانیت اور دسول الله صلی الله علیه دسلم کی رسالت پریقین حاصل کر ،جب بیدیفین حاصل ہوگا کوئی شبہ اور وسوسہ تیرے پاس نہ آئے گااس لئے کہ جو بچھ پیغیر صلی الله علیه دسلم نے مالک کی طرف سے پہنچایا بندہ پراس کی تصدیق اور تعمیل واجب ہے نہ اس کی علت اور غایت ڈھونڈنا۔

تعبیہ: اس تقریر سے بیہ غرض نہیں کہ کسی شئے کے سبب وعلت سے کام نہ رکھے اور اس کی حقیقت وماہیت کے ادراک میں خوض نہ کرے کہ یہ توعمہ طریق معرفت کا ہے، پروردگار کے کمال قدرت و حکمت پریقین بخشا ہے اور اس کی بہت صفتوں پر دلالت کر تا ہے۔ سیدعالم صلی الله علیه وسلم دعاکرتے ہیں:

اللّٰهُ مَّ اَر نَا حَقَائِقَ الْاَشْمَاءِ کَمَاهِی

فتو کی نویسی کا تعار فی جائز ہ

بلکہ اسباب کی نفی سے تو حکمت الہی کا انکار لازم آتا ہے اور اسباب کا پیدا کرنا لغو کھہر تاہے۔

ف: سُبْحَانَكَ مَا خَلَقْتَ هٰذَابَاطِلًا جس طرح اس کے كمال قدرت يريقين واجب ہے اسی طرح اس کی کمال حکمت پر اعتقاد ضرور ہے ہر چند کہ وہ فاعل مختار ہے مگر توسیط اسباب وعلل اس کی حکمت کا مقتضاہے، اکثر اشیاء کو علل واسباب پر مو قوف رکھااگر چہ تیری سمجھ میں نہ آویں، یہ کیاضر در ہے کہ جو بات تیری سمجھ میں نہ آوے حقیقت میں بھی نہ ہو۔ بہت صنعتیں دنیامیں ایسی ہیں کہ توان کو نہیں جانتااور صانع بھی ہے اس بات کے کہ تو مدت تک اس کی شاگر دی کرے اور ان کو شروع سے قاعدہ تعلیم کے موافق سیکھے ہر گزنہیں بتلا سکتا اور بہت سے محسوسات اس قسم کے ہیں کہ ان کی پیدائش کا فائدہ تجھے کسی طرح دریافت نہیں ہو سکتا ہا پہنمہ ان کے وجو دیسے انکار نہیں کر تااور شریعت کے جس تھم کی حقیقت اور وجہ معلوم نہیں ہوتی اس سے منکر ہو تاہے بلکہ ضرور ہے کہ خداکے سب بھید تیری سمجھ میں نہ آویں اس لئے کہ اگر بندہ ہر چیز کی حقیقت اور علل واسباب وفوا نکہ وغایات سے واقف ہوجائے توعلم الہی سے مساوات لازم آئے سوااس کے ان کے پوشیدہ رکھنے میں ایک بھیدیہ ہے کہ جب آدمی شہادت عقل سے قطع نظر کرکے خداکا تھم خدا کے واسطے مانتاہے اس کی فرمال برداری اور بندگی بخوبی ظاہر ہوتی ہے کہ مذمومات عقلیہ اور منافرت طبعیہ سے توہر هخص بچناچا ہتاہے اسی فائدہ کیلئے آدم علیہ السلام کو گیہوں یاتر نج میاا نجیر کھانے سے منع فرمایااور یہی سبب ہے کہ اکثر احکام جیسے رمی = فَوْ كُانُو كِي كَا تَعَارُ فِي جَائِزُهِ ﴾

جمار اور مسح سر کے بھید خلق سے پوشیدہ رکھے تاکہ معلوم ہو کون بے تامل مانتا ہے اور کون تکر ارکر تاہے۔

نصیحت: عقلند کو چاہئے کہ ان باتوں میں جن کو عقل اس کی دریافت کرسکتی ہے بقدر اقتضائے وقت تفکر کرے اور جو اس کی عقل سے وراہیں ان میں عقل کو دخل نہ دے اپنے کام سے کام رکھے اس لئے کہ جو شخص خوان نعمت پائے اور اس دخلیل میں رہے کہ بیہ خوان کہاں سے آیا، کون لا یا، یہ کھاناکیسا ہے، میرے پاس کیوں خیال میں رہے کہ بیہ خوان کہاں سے آیا، کون لا یا، یہ کھاناکیسا ہے، میرے پاس کیوں آیا ہے، سیر کر دے گایا نہیں یہاں تک کہ اور لوگ کھاجاویں اور وہ مونہہ دیکھارہ جائے، اس سے زیادہ احمق کون ہے؟ اس فکر سے بے فکری اور نادانی بہتر ہے۔ اس واسطے ارشاد ہو تا ہے کہ اکثر بہتی بھولے ہیں۔ جو شخص ہر شئے کی ماہیت اور حقیقت اور مادہ وصورت وغرض وغایت کی تفتیش میں رہتا ہے مسبب الاسباب سے غافل اور جس شئے کی حقیقت یاعلت وغایت سمجھ میں نہیں آتی اس کے وجود سے منکر ہو جاتا ہے اور جو اپنی عقل پر اعتاد کر کے فکر میں شرع کی رعایت نہیں کر تازند قہ اور سفسطہ اور تشبیہ اور تعطیل میں مبتلا ہو تا ہے۔

الله مَا خَفِظُنَامِنْ ظُلُمَاتِ الْهَوٰی وَارْزُ قَنَا اِتِبَاعَ النّبِیِ الْمُحْتَبِی (۱)
اس مضمون کاحاصل چند نکات کی صورت میں یہ ہے کہ
(1) ..... عقلمند کو چاہئے کہ ان باتوں میں جن کو عقل اس کی دریافت کر سکتی ہے بقدر اقتضائے وقت تفکر کرے اور جو اس کی عقل سے وَرابیں ان میں عقل کو

1 .....انوار جمال مصطفى، ص٣٩٣٠.

**67** 

(فتو کانویسی کا تعار فی جائزہ )

وخل نہ دے اپنے کام سے کام رکھے۔

(2) .....عقل چونکہ خادم شرع ہے اس لئے جن امور میں عقل کا دخل نہیں ان کے بارے میں عقل کا دخل نہیں ان کے بارے میں عقل کا یہ کام ہے کہ آ نکھ بند کرے اور کان لگا کرسنے کہ کیا تھم آتا ہے اور کیا ارشاد ہوتا ہے ؟

(3).....پھر جن میں عقل کا دخل ہے تو اس کا یہ مطلب نہیں کہ ہر ہر شخص کو دخل اندازی کی کھلی اجازت ہے بلکہ قر آن کریم میں فرمایا گیا:

ترجمہ: اور ہر علم والے سے اوپر ایک علم والاہے۔ وَفَوْقَ كُلِّ ذِي عِلْمٍ عَلِيمٌ (١)

اس کے تحت جو جتنا جانتا اور سمجھتا ہے صرف اس حد تک محدود رہے حد سے نہ بڑھے۔جو بات باوجو د کوشش کے وہ نہیں سمجھ سکتا تو تھہر جائے اور جو سمجھا ہوا ہے اس سے پوچھ کر عمل کرے اسی بات کا تھم قر آن پاک کی اس آیت کریمہ میں دیا گیاہے کہ

ترجمہ: تو اے لوگو علم والوں سے لوچھواگر تمہیں علم نہیں۔ فَسُتُكُوَّا اَهُلَالِ مِّي اِنْ كُنْتُمُ لاتَعْكُدُ نَ(2)

(4) ....ناال ہوتے ہوئے اپنے آپ کو کسی کام کا اہل سمجھنا اور اس میں دخل اندازی کرناحمافت ہے جس کا انجام کبھی اچھا نہیں ہو تا اور دینی امور میں بے سمجھے

🛈 ـ ـ ـ ـ ـ ـ پ ۱۲، سورة يوسف: ۷٦.

2 ـ ـ ـ ـ ـ پ ۱ ، سورة النحل: ٤٣ .

مكتبةحسان

= ( نو ئ نو يسى كا تعار في جائزه )

دخل اندازی اور کچھ کہنا حرام و ناجائز ہے۔ ایسے کے لئے تھیم شریعت یہ ہے کہ جو جانتے ہیں ان کی طرف معاملہ کو سپر دکر دے اپنی لگام ڈھیلی کرکے سرکشی نہ کرے۔ (5) ..... جو ہر معاملہ کی ٹوہ میں پڑتا ہے اور جو اس کی عقل میں آئے وہی مانتا ہے تو ہو سکتا ہے کہ جو اس کی نادان عقل میں نہ آئے گاتو اس کا انکار کر بیٹھے گا حالا نکہ اسے من وعن تسلیم کرنا ضروری تھا تو یوں ہلاک ہو جائے گاتو ایسا شخص بغیر علم کے فتوی دینے کے بارے میں وعیدوں کو ہر حال میں پیش نظر رکھے۔

(6) .....الله تعالی کے اساء وافعال اور صفات کے بارے میں غور خوض کرنا، اس کے احکام کی علتوں اور حکمتوں کی تلاش میں منہمک رہنا اس لئے تا کہ اطمینان ویقین میں اضافہ ہو مذموم نہیں بلکہ شریعت کو مطلوب ہے۔ اس سے معرفت باری تعالی میں اضافہ ہو تاہے جو مومن کی منزل مقصود ہے۔

(7) .....الله تعالی کے بیارے رسول کریم صَلَّى اللهُ تَعَالَ عَلَيهِ وَالِهِ وَسَلَّم کے مبارک اقوال و افعال میں غور کرنااور انہیں سمجھنا اور فقہائے ملت کے کلام میں غور و خوض کرنااور مز اج شریعت اور مقاصد شریعت سے آگاہی حاصل کرنا بھی امت کی صحیح طور پر شرعی رہنمائی کے لئے بے حد ضروری ہے۔

(8)..... فکر میں شریعت کی رعایت نه رکھنا اور ہر معامله کی کھوج میں پڑنا گر اہی کا پھاٹک ہے۔

اس نفیس شخفیق کو بار بار پڑھ کر ذہن نشین کر لیجئے اتنی تکر ار سیجئے کہ نفس ان باتوں کا صیح طور پر پابند ہو جائے اور سرکشی جو اس کی طبیعت میں ہے وہ جاتی

#### (2) فقبی مہارت کے تین اصول

چونکہ مفتی کے لئے فقہی مہارت ضروری ہے اور فقہ میں مہارت کے تین بنیادی اصول ہیں اس لئے ضروری وضاحت کے ساتھ ذکر کئے جاتے ہیں۔ انہیں بغور سمجھ کر ذہن نشین رکھا جائے اور ان کی رعایت کرتے ہوئے فقہی کتب کا مطالعہ اور تحقیقات کی مشق کی جائے تو فقہی بصیرت میں بہت اضافہ ہوتا ہے۔

(1) ......کثر ت مر اجعت۔

(2)..... تتبع عبارات ِ فقهاء ـ

(3)..... علم فقہ کے ماہرین سے اس کی تحصیل۔

یہ اصول علامہ شامی رحمۃ الله تعالى علیه نے "رد المخار" میں "بحر"کے حوالے سے ذکر کئے ہیں۔ امام اہلسنت مجد دوین وملت امام احمد رضاخان رحمۃ الله تعالى علیه نے قاوی رضوبیہ میں بھی ان کاذکر فرمایا ہے۔ شامی کی عبارت ملاحظہ ہو:

"إِنَّهُ لَا يَحْصُلُ إِلَّا بِكَثْرَةِ الْمُرَاجَعَةِ وَتَتُبُعِ عِبَارَاتِهِمْ وَالْأَخْذِعَنِ الْأَشْيَاخِ

#### کثرت مر اجعت کی اہمیت 🦹

عربی زبان میں کتب فقہ اور سینکڑوں ابواب کے تحت ہز اروں جزئیات کو پڑھنے سیجھنے کے لئے پہلا اصول کڑت مر اجعت ہے، اس پہلے اصول پر عمل کرتے ہوئے مسلسل محنت کے ساتھ مطالعہ کرنے سے فقہی جزئیات پر کثیر

المعرف بيروت.
 المعرف بيروت.

آگاہی حاصل ہوتی ہے جس سے نقابت کا نیج پیدا ہو تاہے۔ اگر اس کی دیکھ بھال، نشو نما کی جائے تو پر وان چڑھ کر سر سبز وشاداب گھنا در خت بن جاتا ہے جس کے سائے سے دوسرے بھی مستفید ہوتے ہیں۔

یہاں مر اجعت کی ایک خاص اور مفید صورت کی نشاندہی کر دینا مناسب معلوم ہو تاہے،وہ بیر ہے کہ فقہی کتابوں میں جومسئلہ کسی کتاب کے حوالہ سے کسی فقیہ کی طرف نسبت کرے نقل کیا جاتا ہے، اس مسئلہ کی تحقیق اصل کتاب کی م اجعت اور موجودہ کتاب کے متعدد نسخوں سے موازنہ کرکے اچھی طرح باریک بینی سے کرنی چاہئے۔ اگر منقول عنہ دستیاب نہیں تومسکلہ کی صورت کے لحاظ سے دیگر دلائل کو مد نظر رکھتے ہوئے بعض مسائل میں ثقہ و معتمد ناقل کی نقل پر اکتفاء کیا جاسکتا ہے، مگر جب منقول عنہ دستیاب ہوتو اس کی طرف مراجعت ضرور کرنی چاہئے کہ ہو سکتا ہے کہ اس سے کوئی ایسی ہات منکشف ہو جائے جو نقل سے ظاہر نہیں ہوتی، مثلا فقیہ ناقل کی غلطی نہیں ہے اصل کی مر اجعت سے کاتب کی غلطی کا پتا چل جائے، یوں غلطی کی پیروی سے بجت ہو جاتی ہے، یا ناقل یا کاتب کسی کی غلطی نہ ہو تو کوئی نیا فائدہ یا نکتہ ہاتھ آجائے، یا ناقل معتمد کے وہم یا سبقت نظر وغیرہ کی وجہ سے یائی جانے والی کسی غلطی پر آگاہی ہو جائے، یانا قل نے عبارت جس طور پر ملخص کی ہے اس سے تفہم میں خلل واقع ہور ہاہوجو اصل مکمل عبارت ملاحظہ کرنے سے دور ہو جائے، الغرض بیر کام فائدہ سے خالی نہیں ہے اور مفتی کے لئے بسااو قات ضروری بھی ہو جاتا ہے توجو فقہ کا فتو ئانولىي كا تعار فى جائزه

طالب علم ہواس کی فقہی بصیرت میں اضافہ کے لئے کس قدر ضروری ہوگااس کا اندازہ خود ہی لگالیجئے۔

امام اہل سنت رحمہ اللہ تعالى عدمہ نے فقاہت کے لئے جو ضروری امور بیان کئے ہیں ان میں ایک "سبر مراتب ناقلین" بھی ہے، یوں اصل کی مر اجعت سے دیگر فوائد حاصل ہونے کے ساتھ ناقلین کے مراتب کی جائے اور پہچان کی ایسی تنجی بھی ہاتھ آ جاتی ہے جس سے بہت سے بند دروازے کھلتے ہیں۔ فناوی رضویہ میں ہے:

مراتب کی فیاتی ہے جس سے بہت سے بند دروازے کھلتے ہیں۔ فناوی رضویہ میں ہے:

مراتب النّقَلَةُ ثِقَاتٌ مُعْتَمِدِیْنَ فَاحْفَظُ "(۱)

صاحب بحرك حواله سے علامہ شامی رحمة الله تعالى عليه شرح عقود میں فرماتے

بن:

"قَدُيَتَفِقُ نَقُلُ قَوْلٍ فِي نَحْوِ عِشْرِيْنَ كِتَابًا مِنْ كُتُبِ الْمُتَاخِرِيْنَ وَيَكُونُ الْقَوْلُ خَطَاءً اِمِهُ أَوَّلُ وَاضِعٍ لَهُ فَيَاتِيْ مِنْ بَعْدِهٖ وَيَنْقَلُهُ عَنْهُ وَهُكَذَا يَنْقَلُ بَعُدِهُ وَيَنْقَلُهُ عَنْهُ وَهُكَذَا يَنْقَلُ بَعُدِهُ وَيَنْقَلُهُ عَنْهُ وَهُكَذَا يَنْقَلُ بَعُضُهُمْ عَنْ بَعْضِ "(2)

"يَقَعُ لِبَعْضِ الْعُلَمَاءِ مِنَ الْخَطَاءِ تَارُةً يَكُون مِنْ سَبَقِ الْقَلَمِ وَتَارَةً يَكُونُ مِنْ

<sup>🗗</sup> ـــــقتاوي الرضويه، ج١،ص١٨٦،رضا فاؤنڈيشن لاہور.

<sup>🕰</sup> ـــــرسائل ابن عابدین، ج۱،ص۱۳

تَوْ كَا تُولِيكِى كَا تَعَارِ فِي جِائزُهِ ﴾

اِشْتِبَاهِ مُحُكُم بِآ خَرَ اَوْ نَحُو ذَٰلِكَ وَكُلُّ ذَٰلِكَ لَا يَحُطُّ مِنْ مِقْدَارِهِمْ شَيْأَ اَوْ لَا يَلْزَمُ مِنْهُ عَدْمُ الثِّقَةِ بِهِمْ قَطْعًا لِاَنَّهُ لَالَوْمَ عَلَيْهِمْ وَالْغَالِبُ اَنَ الْخَطَاءَ يَكُونُ مِنْ وَاحِدِ فَيَاتِي مِنْ بَعُدِهِ فَيُتَابِعُهُ "(۱)

# تتبع عبارات فقهاء کی اہمیت:

علاوہ ازیں پڑھنے والا کوئی بھی ہو ہر بات جو وہ پڑھے سنے اپنی عقل و فہم کے مطابق سمجھتاہے،اس کے ذہن میں پیدا ہونے والامفہوم معتبر ہے یاغیر معتبر اس کی شاخت کیسے ہو گی ؟اس کے لئے ضروری ہے کہ فقہاء کے کلمات کا ساتھ ساتھ تنتع کرتا جائے ،ان کے انداز واسلوب سے واقفیت پیدا کرے ، کس لفظ کاوہ کیا مطلب لیتے ہیں اور کس معنی میں اسے استعال کرتے ہیں مختلف مواقع پر نظر کرتے ہوئے یہ جاننے کی کوشش کرے۔اشارۃً اس حوالہ سے اتناعرض کروں گا كه "تَبْصِيْرُ الْمُنْجِدُ" مين امام المسنت رحمة الله تعالى عليه في لفظ "صحن" كااطلاق كس حصه ير موتا ہے، اس كى شرعاً وعرفاً تنقيح فرمائى ہے۔"الصَّافِيةُ الْمُوْحِيَة" ميں صدقہ کے اطلاقات اور ان کے مابین فرق کو خوب واضح کیا ہے۔ یو نہی "اَلشَّمَائِمُ الْعَنْبَرْ" میں لفظ مسجد کے اطلاقات پر بھر بور روشنی ڈالی ہے۔ ان مقامات کو صحیح طور پر حل کرتے ہوئے سمجھنے کی کوشش کی جائے تو بہت سی غلط فہمیوں کا نہ صرف ہیہ کہ ازالہ ہو جائے گابلکہ اس قسم کی شخفیق کاشوق بھی خوب پیدا ہو گا۔ اسی طرح بطور بحث کچھ ذکر کرنا اور جزم کے ساتھ اپنی تحقیق بیان کرتے

🛈 ـــــرسائل ابن عابدین، ج۱، ۳۳۲۰۰

يِّ ( نُوَى نُولِين كا تعار ني جائز ه ) •

ہوئے فقہائے کرام کا کیا اسلوب ہو تاہے؟ دونوں میں فرق پر نظر رکھے، کہاں معتمد دلائل پر محقیق کی بنیاد ہے کہاں خطاءو وہم کی صورت ہے ؟معرکة الآراء مسائل میں ائمہ ترجیح کس طرح کن الفاظ کے ساتھ ایک کو راجح اور دوسرے کا مر جوح ہونا بیان کرتے ہیں اسے ذہن نشین کر تا جائے، یوں کثرت مر اجعت اور کلمات فقہاء کے تنتع سے نہ صرف رہ کہ اپنی فقہی غلطیوں اور ان کے اسباب سے وا قفیت ہو گی بلکہ طبیعت اخاذ اور فکر کا نقصان دور ہو کررائے صائب ہوتی چلی حائے گی۔ قَالِیلُ الْعِلْمِ وَالْفَهُم كو جس طرح ہر مسلم میں اختلاف و اضطراب اور الجھنیں دکھائی دیتی ہیں ان سے بھی چھٹکاراملے گا،بشر طیکہ احتیاط کا دامن تھامے رہے اور شریعت کی لگام اپنے منہ میں رکھے اور سستی، کاہلی ،خودسے پچھ بڑھے سمجے بغیر ہاتھ پر ہاتھ رکھ کر بیٹھنے کی بری عادت سے خود کو بچائے۔ یادر ہے کہ ان بری عادات کے ساتھ کار افتاء میں مہارت محض پریشان خواب ہے جس کی کوئی تعبیر نہیں۔ فقہی مہارت کے ان اصولوں میں ان بری عادات سے چھٹکارا بھی ہے اور انہی کے ذریعے اچھے اوصاف اور بری عادات والے طالب علمول کے در میان امتیاز بھی ہوجا تاہے۔

### اخذعن الاشياخ كي اجميت

فقہاء کے طبقات کو مد نظر رکھتے ہوئے ان کے کلام کا خوب تتبع کرنا، فقہی کتابوں اور مسائل کے مراتب کا لحاظ رکھتے ہوئے کتب فقہ سے جواہر نکالنے کی کوشش میں اپنے کئے پربے جااعتماد اور غلطی سے بچنے کے لئے استاذ ماہر کی حاجت

کے 🚅 ( فتو کی نولینی کا تعار فی جائز ہ

ا ناگزیر ہے۔ایک بڑی وجہ استاذ ماہر کے ماتحت رہ کر مشق کرنے کی یہ بھی ہے کہ

بعض او قات فقهاء كرام قيدوالے مقام پراطلاق سے كام ليتے ہيں اور وجہ تعلم ہر جگہ

بیان نہیں کرتے جس کی بناء پر ایک جیسے دکھائی دینے والے کثیر مسائل سے طالب

علم دھو کہ کھاجاتا ہے حالا تکہ ان کے مابین فرق موجود ہو تاہے،اسی قشم کی بہت سی

غلطيوں سے بچنے كے لئے قدم قدم پراستاذماہر كى حاجت اپنى جگه مسلم ہے۔

علامہ شامی دھة الله تعالى عليه نے اپنے رساله 'فنبينه المؤلَاقِ وَالْحُكَامِ عَلَى اَحْحَامِ شَاتِمِ خَيْرِ الْأَنَامِ "ميں فقهی کتابوں کے سجھنے کے لئے استاذ ماہر اور روشن فکر کی ضرورت بیان کرنے کے لئے ایک سوال قائم کرکے خود ہی اس کا جواب مرتب کیا ہے ، اس میں علامہ ابن غرس دھة الله تعالى عليه کے حوالے سے فقهی کتب کو سجھنے کے دواصول بھی موجو دہیں جن کی روشنی میں مطالعہ کیاجائے توجلد مطلوب حاصل ہو تاہے ، ان کاکلام من عن ملاحظہ سجیجئے۔

"فَإِنْ قُلْتَ: إِذَا كَانَ الْأَمْرُ كَذَٰلِكَ لَا يَنْبَغِى لِلْمُفْتِيِّ اَنْ يُفْتِى بِمُجَرَّدِ الْمُرَاجَعَةِ مِنْ كَانَ الْأَمْرُ الْحَدِينَ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ الْمُؤْرَاقُلْتُ: نَعَمْ هُوَ كَذَٰلِكَ شِعْر

لَا تَحْسِبِ الْفِقَهُ تَمَرًا أَنْتَ أَكَلَهُ لَنْ تَبَلَغَ الْفِقَهُ حَتَّى تَلْعَقُ الصَّبَرَا إِذْ لَوْ كَانَ الْفِقَهُ يَحْصُلُ بِمُجَرَّدِ الْقُدُرَةِ عَلَى مُرَاجَعَةِ الْمَسْئَلَةِ مِنْ مَظَانِهَا لَكَانَ السَّهَلُ شَيْءٍ وَلَمَّا الحَتَاجَ التَّفَقُهُ عَلَى أَسْتَاذٍ مَاهِرٍ وَفِكْرٍ ثَاقِبِ بَاهِرٍ شعر السَّهَلُ شَيْءٍ وَلَمَّا الْحِلَمُ يُدُرَكُ بِالتَّمَنِي مَا كُنْتَ تَبُصُرُ فِي الْبَرِيَّةِ جَاهِلًا لَوْ كَانَ هٰذَا الْعِلْمُ يُدُرَكُ بِالتَّمَنِي مَا كُنْتَ تَبُصُرُ فِي الْبَرِيَةِ جَاهِلًا فَكَثِيرًا مَّا تَذْكُرُ الْمَسْتَلَةَ فِي كِتَابٍ وَيَكُونُ مَا فِي كِتَابٍ آخَرَ هُوَ الصَّحِيْحُ اوِ فَكَثِيرًا مَّا تَذْكُرُ الْمَسْتَلَةَ فِي كِتَابٍ وَيَكُونُ مَا فِي كِتَابٍ آخَرَ هُوَ الصَّحِيْحُ اوِ 75

الصَّوَابُ وَقَدُ تُطُلُقُ فِي بَعُضِ الْمَوَاضِعِ عَنُ بَعْضِ فَيُوْدَهَاوَ تُقَيَّدُ فِي مَوْضِع الْحَرَولِهِذَا قَالَ الْعَلَّامَةُ ابْنُ نُجَيْمٍ فِي رِسَالَةِ الْفَسَاقِي فِي مَا نَصَهُ وَمِنُ هُنَا يُعْلَمُ كَمَاقَالَ ابْنُ الْعَرْسِ رحمة الله تعالى إنّ فَهُمَ الْمَسَائِلِ عَلَى وَجُهِ التَّحْقِيْقِ يَحْتَاجُ الْمَعْرِفَةِ اَصْلَيْنَ اَحَدُهُمَا إنّ اِطْلَاقَاتَ الْفُقَهَاءِ فِي الْعَالِبِ مُقَيِّدَة بِقُيمُودٍ يَعْرِفُهَا الله معروفةِ اصْلَيْنَ احَدُهُمَا إنّ اِطْلَاقَاتَ الْفُقَهَاءِ فِي الْعَالِبِ مُقَيِّدَة بِقُيمُودٍ يَعْرِفُهَا صَاحِبُ الْفَهُمِ الْمُسْتَقِيمِ الْمُمَارِسُ لِلْأَصُولِ وَالْفُرُوعِ وَانَّمَا يَسْكُنُونَ عَنْهَا عَلَى صِحَةِ فَهُمِ الطَّالِبَ وَالثَّانِيُ إِنَّ هٰذِهِ الْمَسَائِلَ اِجْتِهَادِيَة مَعْقُولَةُ الْمَعْلَى الْوَجُهِ التَّامِ اللَّ بِمَعْرَفَةِ وَجُهِ الْحُكُم الَّذِي بَنِي الْمُعْلِيقِ وَتَقَرَّعَ عَنْهُ وَالْا فَتَسْتَبِهُ الْمَسَائِلُ الْحَرِيقِ اللّهُ الْمَعْرِفَةِ وَجُهِ الْتَعْمِ الْمُسَائِلُ الْحَكُم الّذِي بَنِي الْمُعْلِقِ وَتَقَرَّعَ عَنْهُ وَالْا فَتَسْتَبِهُ الْمَسَائِلُ عَلَى الْوَجُهِ التَّامِ اللّهِ بِمَعْرَفَةِ وَجُهِ الْحُكُم الْذِي بَنِي وَمَنْ الْمُحَلِّمُ مَعْرِفَةِ الْعَلَى الْمُعَلِيقِ وَمَنْ الْمُمَالِ الْعَلَمُ وَالْعَالِبِ وَيَحَارُ ذِهُنُهُ فِيهَا لِعَدُم مَعْرِفَةِ الْمَعْرِفَةِ وَمَنْ الْقَمَلُ مَاذَكُمُ الْمُكَالِ الْمُعْلِولِ وَيُعَالِعُلُوانِتِهِي وَمَنْ الْمُمَالِ مَاذَكُونَاهُ حَارَفِي الْخَطَاءِ وَالْعَلَطِ انتِهِي "

ترجمہ: تو اگر تو کیے کہ جب معاملہ یوں دشوار ہے تو محض ایک کتاب پر اگرچہ مشہور ہو اکتفاء کرتے ہوئے مفتی کو فتوی دینا ممنوع و نامناسب ہے؟ تو میں اس کے جواب میں کہوں گا: جی ہاں! حکم یہی ہے ایک شاعر نے کہا ہے کہ تو فقہ کو چھو ہارا گمان مت کر کہ اسے تو آرام سے کھالے گا تو علم فقہ حاصل نہیں کر سکتا جب تک صبر کو چائے نہ لے (یعنی ہاتھوں پر گلی ہوئی چیز چائے ہے جس طرح ختم ہو جاتی ہے اس کا اثر بھی ہاتی نہیں رہتا یو نہی صبر کی انتہاء کئے بغیر تھے علم فقہ حاصل نہ ہوگا)
علم فقہ ،اگر مسکلہ کتاب میں جس جگہ ہونا چاہئے وہاں سے تلاش کر کے نقل کر دینے سے حاصل ہو جاتا تو معاملہ آسان تھالیکن جب فقہ میں مہارت کے لئے

= ( نو کی نو کی کا تعار نی جائز ہ

ماہر استاذ کی صحبت میں رہ کر سیکھنا سمجھنااور روشن فکر دونوں باتوں کی ضرورت ہے تومعاملہ آسان نہیں)جبیبا کہ کسی شاعر نے کہاہے

> اگر بیہ علم محض امیدوں سے حاصل ہوتا تو تو مخلوق میں سے کسی کو جاہل نہ دیکھا

توبہت مرتبہ مسئلہ کسی ایک کتاب میں ذکر ہوتا ہے اور دوسری کتاب میں اس کے برعکس صحیح وصواب قول ہوتا ہے اور بعض او قات ضروری قیود کے بغیر کہیں ذکر ہوتا ہے اور کسی دوسری جگہ اسے مقید کر دیا جاتا ہے،اسی لئے علامہ ابن نجیم دھیدالله تعلامہ این نامی این غرس دھیدالله تعلامہ نے جو کہا وہ اچھی طرح سمجھ آتا ہے کہ مسائل کا فہم دو قاعدوں کی معرفت کا مختاج ہے

(1) پہلا یہ کہ فقہاء کے اطلا قات غالبا قیود کے ساتھ مقید ہوتے ہیں جنہیں فہم متنقیم رکھنے والا اور اصول و فروع کا ممارس جانتا ہے اور فقہاء ان قیود ات کوبیان کرنے ہیں۔
کرنے ہے اس لئے خاموش رہتے ہیں کہ وہ فہم طالب کی صحت پر اعتماد کرتے ہیں۔
(2) اور دوسر ا قاعدہ یہ کہ یہ فقہی مسائل، اجتہادیہ معقولۃ المعنی ہوتے ہیں ان میں تھم علی وجہ التام کوئی اس وقت تک نہیں سمجھ سکتا جب تک کہ وہ بنیادی اصول جس پر وہ مسائل متفرع ہیں اچھی طرح نہ سمجھ لے، ورنہ وہ مسائل جن اصولوں پر بنی ہیں انہیں جانے بغیر طالب پر مشتبہ ہوجاتے ہیں اور اس کا ذہن بنیادی اصول کی معرفت نہ ہونے کی وجہ سے ان مسائل میں جیران ہوجاتا ہے،
بنیادی اصول کی معرفت نہ ہونے کی وجہ سے ان مسائل میں جیران ہوجاتا ہے،

#### https://ataunnabi.blogspot.in

**ﷺ ( لُوْ لُ لُو يُلِي كُا تَعَادِ لُي جِائِزُهِ** ) **ﷺ** 

جس نے ہمارے بیان کر دہ ان قواعد کی پر واہ نہ کی انہیں چھوڑ دیاوہ غلطی و خطامیں گھر کر پریثان رہتاہے۔(۱)

یو نہی ایک اور بہت بنیادی وجہ ماہر فقیہ کی صحبت کی ہے بھی ہے کہ مقاصد شریعت اور احوال بلاد و اشخاص کا ادراک کرنا کوئی آسان کام نہیں ہے۔ امام المسنت دھة الله تعالى علیه نے تواسے تفقہ کے لئے رکن اعظم فرمایا ہے اور بالکل بجا فرمایا ہے، اس لئے مقاصد شریعت کا صحیح مفہوم سمجھنا اور موقع محل کے مطابق ان کی رعایت کرتے ہوئے غلطی سے بچنے کے لئے ماہر فقہ کی رہنمائی کی اشد حاجت کی رعایت کرتے ہوئے غلطی سے بچنے کے لئے ماہر فقہ کی رہنمائی کی اشد حاجت ہے۔

علامه شامی دحمة الله تعالى علیه بی ایک دوسرے رساله "نَشُو الْعُوفُ" میں فرماتے ہیں:

" لَوْ أَنَّ الرِّجُلَ حَفِظَ جَمِيْعِ كُتُبِ اَصْحَابِنَا لَابُدَ اَنْ يَتَلَمَذَ لِلْفَتُوى حَتَى يَهُ تَدِى الْيَهَا لِأَنَّ كَثِيرًا مِنَ الْمَسَائِلِ يُجَابُ عَنْهُ عَلَى عَادَاتِ النَّاسِ فِيمَا لَا يُخَالِفُ الشَّرِيْعَةَ انتهى "اگر كوئى شخص ہمارے اصحاب كى تمام كتابيں لائے خالِفُ الشَّرِيْعَةَ انتهى "اگر كوئى شخص ہمارے اصحاب كى تمام كتابيں حفظ كرلے تب بھى فتوى دينے كے لئے اسے كى ماہر كا تلميذ بنناضرورى ہوتے تاكہ ان كتابوں كے فہم تك اس كى رسائى ہواس لئے كہ كثير مسائل ميں لوگوں كى عادات كو مد نظر ركھتے ہوئے جواب ديا جاتا ہے بشر طيكہ وہ شريعت كے خلاف نه ہوں۔ (2)

مكتبة مسأن

<sup>1 ....</sup>رسائل ابن عابدین، ج۱،ص۳۳۸

<sup>2</sup> ـــــرسائل ابن عابدين، ج٢،ص١٢٩٠

و فتو کی تو کیے کا تعار فی جائزہ 🗲

الغرض ان تین اصولوں کی کماحقہ پابندی فقہی مہارت کے حصول کے لئے اشد ضروری ہے، لہذا فارغ التحصیل ہونے والوں کو بھی مزید محنت وجد جہد کرتے ہوئے کتب فقہ و فآوی کا مطالعہ کسی کی رہنمائی میں کرناضر وری ہے پھر بہت مشق کے بعد تدریجاً علم فقہ حاصل ہوتا ہے۔

مجمع الانهرميں ہے:

"إِنَّ مُحْسُولَ عِلْمِ الْفِقَة لَا يُمْكِنُ دَفْعَةً بَلْ شَيْاً فَشَيْاً" يعنى علم فقه يكبار گل ماصل نبيس بوتا بلكه تدريجاً تقور التقور العاصل بوتا ہے۔(١)

علامہ ابن نجیم حفق رصة الله تعالى علیه جن کی بحر الرائق اور الاشباه والنظائر دومشہور ومتداول کتابیں بیں، اعلی حضرت رصة الله تعالى علیه نے ایک مقام پر انہیں بحر فقہ فرمایا، اپنی کتاب الاشباه و النظائر کے مقدمہ میں فقهی مہارت کے حصول کے بارے میں فرماتے ہیں:

"إِنَّ هٰذَا الْفَنَ لَا يُدُرَكُ بِالتَّمَنِيّ وَلَا يَنَالُ بِسَوْفَ وَلَعَلَ وَلَوْاَنِيْ وَلَا يَنَالُهُ إلا مَنْ كَشَفَ عَنْ سَاعِدٍ الْجَدَ وَشَمَّرَ وَاعْتَزَلَ اهْلَهُ وَشَدَّ الْمِئْزَرَ وَخَاضَ مَنْ كَشَفَ عَنْ سَاعِدٍ الْجَدَ وَشَمَّرَ وَاعْتَزَلَ اهْلَهُ وَشَدَّ الْمِئْزَرَ وَخَاضَ الْبِحَارَ وَخَالَطَ الْعَجَاجَ يَدَابُ فِي التَّكْرَارِ وَالْمُطَالَعَةِ بُكُرةً وَ اَصِيْلًا وَيَنْصِبُ نَفْسَهُ لِلتَّالِيْفِ وَالتَّحْرِيْرِ بَيَاتًا وَمَقِيلًا وَلَيْسَ لَهُ هِمَّة إلَّا مُعْضَلَة وَيَنْصِبُ نَفْسَهُ لِلتَّالِيْفِ وَالتَّحْرِيْرِ بَيَاتًا وَمَقِيلًا وَلَيْسَ لَهُ هِمَة إلَّا مُعْضَلَة يَحِلُهُ اللهِ يُولِيَهِ وَلَيْهَا وَيَجِلُها عَلَى انْ اللهِ يُولِيّهِ مَنْ يَشَاءُ "(عبارت) لا لِكَ لَيْسَ مَنْ كَسَبَ الْعَبْدَ وَانَّمَا هُوْمِنْ فَضْلِ اللهِ يُؤْتِيهِ مَنْ يَشَاءُ "(عبارت) لا لِكَ لَيْسَ مَنْ كَسَبَ الْعَبْدَ وَانَّمَا هُوْمِنْ فَضْلِ اللهِ يُؤْتِيهِ مَنْ يَشَاءُ "(عبارت) لللهِ يُؤْتِيهِ مَنْ يَشَاءُ "(عبارت) لا لِكَ لَيْسَ مَنْ كَسَبَ الْعَبْدَ وَانَّمَا هُوْمِنْ فَضْلِ اللهِ يُؤْتِيهِ مَنْ يَشَاءُ "(عبارت) لا لِكَ لَيْسَ مَنْ كَسَبَ الْعَبْدَ وَانَّمَا هُوْمِنْ فَضْلِ اللهِ يُؤْتِيهِ مَنْ يَشَاءُ "(عبارت) كَالَ الْعَبْدَ وَانْمَا هُوْمِنْ فَضْلِ اللهِ يُؤْتِيهِ مَنْ يَشَاءُ "(عبارت) لا لا يَعْبَدَ وَانْمَا هُوْمِنْ فَضْلِ اللهِ يُؤْتِيهِ مَنْ يَشَاءُ "(عبارت) لا لا يَعْبَدُ وَانْ اللّهُ عَلَى اللهُ عَلَا لَا لَهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّ

1 ----مجمع الانهر، ج١، ص١١، دار الكتب العلميه بيروت.

لَوْ كُنُ لُو كُنُ كَا تَعْلَدُ فِي جَائِزُهِ }

تنہیں ترجمہ کچھ یوں ہے کہ) بیہ فن محض تمنی کرنے یا یہ کہتے رہنے کہ عنقریب میں سیکھ لول گاماہر ہو جاؤں گا، شاید مجھے اس فن کو سیکھنے میں كامياني مل جائے گى، اگر ميں نے اس اس طرح پڑھ ليا اور ايسے مواقع مجھے مل گئے تو میں فقیہ بن جاؤں گامحض ان تمام باتوں پر اکتفا کرنے سے کچھ نہ ہو گاجب تک میدان عمل میں قدم نہ رکھاجائے اور وہ یوں کہ جس طرح کوئی شخص اہم وضروری کام بڑی توجہ کے ساتھ کر تاہے تو آستین حچشراکر بہت انہاک سے کام کی ابتدا کر تا ہے اپنے اہل و عیال سے و قتی جدائی بھی برداشت کرنی پرتی ہے، اسی طرح کنارہ کشی اختیار کرتے ہوئے صرف اسی علم و فن میں مہارت کے حصول کو اپنا مقصد وحید بناکر سمجھ سمجھ کریڑھے گا خوب محنت کرے گا وہی اسے سیکھ یائے گا،جس طرح سمندر میں سے مطلوبہ شے تلاش کر کے پچھ حاصل کرنے میں وہی کامیاب ہوتا ہے جو سمندر کی تہہ میں غوطہ لگائے اور طوفانی لہروں سے مقابله کرے تواسی طرح علم فقہ کے سمندر میں جو غوطہ زن ہو گا، صبح شام مسائل کی تکرار کرے گا اینے نفس کو تالیف اور تحریر میں رات دن مشغول رکھے گا اور تھکائے گا،مشکل مسائل کو توجہ دے کر خوب غور و خوض کے بعد انہیں حل کرے گا تو کامیانی کی امید رکھ سکتا ہے اور ان تمام باتوں کے باوجود بہ سب بندے کے بس میں نہیں محض الله سجانہ و تعالیٰ کافضل عظیم ہے جسے وہ جاہتا ہے اسے عطافر ماتا ہے۔(۱)

1----غمز العيون البصائر شرح الاشباه والنظائر، ج١،ص٠٦٠

نتوى اوليى كى مشق يسى اغلاط هے بينے كا طرابقة كاراور مفق كے چيز فيز مرزى وصائك

شارح بخاری نائب مفتی اعظم مند مفتی شریف الحق امجدی دهه الله تعالیٰ علیه فقاوی فیض رسول حصه سوم کی تقریظ میں اس حوالہ سے فرماتے ہیں کہ: فنوی کھنے میں یہ چند باتیں ضروری ہیں:

(1) سوال كو كماحقه سمجھنا۔

( فتو ی نویسی کا تعار فی جائز ہ

(2) سوال کے لب ولہجہ سیاق وسباق سے رہے پہچان لینا کہ سائل کامنشا کیا ہے؟ رہے اہم کام ہے جو شخص بہت دقیق تنقیدی نظر نہ رکھتا ہو وہ اس کو شاید ہی جان سکے رہے بہت ماہر حاذق کا کام ہے۔

- (3)مفتی مخلص ہو۔
- (4)انتہائی ذہین وفطین ہو۔
- (5) زبان عرب کا بورا بورا ماہر ہو، عبارت النص، دلالة النص، اشارة النص، اشارة النص، اشارة النص، وقتاء النص، وغيره كے ذريعه فقهی عبار توں كے جمله معانی سمجھنے كا ملكه ركھتا ہو۔

  (6) متد اول كتب فقه كا كامل مطالعه كئے ہوئے ہو اور اس كے حافظے ميں
  - فقہ کے اکثر کلمات وجز سُات محفوظ ہوں۔
    - (7) کسی سے مرعوب نہ ہو۔
- (8) اتناجری ہو کہ بلاخوف لومۃ لائم حق بات کہنے کی جر اُت رکھتا ہو، مز اج پر غصہ غالب ہو اور نہ لینت (نری)

(9)سوال کے بارے میں جب تک پورااطمینان خاطر نہ ہو جائے تھم صادر نہ کرے۔

(10) جو بھی تھم دے اس کی قوی دلیل پہلے ذہن نشین کرلے۔ (11) متثابہ مسائل میں امتیاز پر قادر ہو۔ وغیر ہوغیر ہ۔ (¹) من فتری ندیس کی مشقر کیاں تریا کی در سے مذیبات میں میں دینا کے معرب

مزید فتوی نویسی کی مشق کا ابتدائی اور بے حد مفید طریقه کار انتهائی جامع اور مخضر الفاظ میں یوں بیان فرماتے ہیں کہ

"مثق کے لئے پہلی بنیادی بات ہے کہ طالب علم بہار شریعت کا بالتر تیب و بالاستیعاب مطالعہ کرے، بہار شریعت میں جس کتاب کا حوالہ ہواس کو بھی دیکھے چر جو کتب فقہ میسر ہوں خصوصار دالمخار، فقاوی عالمگیری، بحر الراکق ،غنیۃ، بدائع الصائع وغیرہ ان میں بھی اس مسئلہ کو دیکھ لے ،اگر مختلف اقوال ہوں توہ فورسوچ کر کوشش کرے کہ وجہ ترجیح معلوم کرے ورنہ اپنے شیخ کی طرف رجوع کرے اس کو ٹالے نہیں، یہ فتوی نوایی کی خشت اول ہے اس کے ساتھ فقاوی رضویہ میں بھی تلاش کرے کہ وہ مسئلہ خشت اول ہے اس کو بغور پڑھے بلکہ بہار شریعت کے بعد سب سے پہلے فقاوی رضویہ بی کو دیکھے یا مجد د اعظم اعلی حضرت قدس سرہ کے وہ رسائل جن میں بھی مسئلہ مذکور ہواس کو دیکھے۔ (۱)

<sup>🗗</sup> ــــــفتاوی فیض الرسول، ج۳،ص۱۳،۱۳،۱، شبیر برادرز لابور.

<sup>2 ....</sup>معارف شارح بخاری، ص۸۷۱.

و ( فتو نی لو کیسی کا تعار فی جائز ہ

نقیراس پر مزید کیا تہمرہ کر سکتاہے کہ خود طفل کھتب ہے گرا تناضرور کہوں کا کہ 2002 میں درس نظامی سے فراغت کے ساتھ ہی جب فتوی نولی کی مشق کا ابتدائی مرحلہ شروع ہوا تھا تو اس وقت شارح بخاری کی بیان کر دہ یہ ہدایات پہلی بار نظر سے گزریں تھیں، الله تعالی کی توفیق و مد دواعانت سے ان بھیرت افروز باتوں کی اہمیت دل و دماغ میں الیک راسخ ہوگئ تھی کے قدم قدم پر انہیں مد نظر رکھتے ہوئے مشق کاموقع ملااور اب تک موقع مل رہاہے، نہ صرف یہ کہ مشق کرنے کا بلکہ کرانے کا بھی، اس لئے برملا کہتا ہوں کہ بلاشبہ یہ اصول پہاڑوں کے برابر سونے سے کرانے کا بھی، اس لئے برملا کہتا ہوں کہ بلاشبہ یہ اصول پہاڑوں کے برابر سونے سے کرانے کا بھی، اس کے برملا کہتا ہوں کہ بلاشبہ یہ اصول پہاڑوں کے برابر سونے میں الیک تو لئے جائیں تو اس پر غالب آ جائیں، فقہی مہارت و بھیرت پیدا ہونے میں الیک رہنمائی کا کام کرتے ہیں جس سے صرف وہی آگاہ ہو تا ہے جو انہیں مد نظر رکھ کر تربیات کرتا ہے۔

## فتوی نویسی کی مشق میں غلطی سے بیخے کامخضر مگر اہم بیان

تفہم اور تفہیم میں غلطی واقع ہوتی ہے، تفہم میں غلطی ہوتو تفہیم ضرور غلط ہوگی اور تفہیم میں غلطی سے بچت ہو بھی جائے تو تفہیم بھر بھی غلط ہوسکتی ہے بھر تفہم کے تین درجے ہیں،

- (1) سوال كا تفهم\_
- (2)جزئيات كالتفهم\_
- (3) خارجی احوال کا تفہم جبکہ فتویٰ کی جامع مانع عبارت کا تعلق تفہیم سے ہے۔ یوں ہر لحاظ سے تھکم شرعی اچھی طرح سبجھنے کے بعد اس کی تفہیم کامل کا نام

#### https://ataunnabi.blogspot.in

= ( فنو ئ نويسي كا تعار في جائز ه )

فتوئی ہے۔ ماہر مفتی کے ماتحت رہ کر مشق کرنے والوں کی پکڑ اور گرفت انہیں امورِ اربعہ میں سے کسی نہ کسی امر سے متعلق ہوتی ہے۔ کبھی سوال درست طریقہ سے سمجھا نہیں جاتا ہے، اس لئے ابتداء غلطی کی وجہ سے بہت ساوقت اور محنت ضائع ہو جاتی ہے، جب استاذ کے سامنے پیش کیا جاتا ہے تو وہ غلطی کی نشاند ہی کرتا ہے، ساکل کی غرض اسے سمجھا تا ہے، ضروری بات جو معلوم کرنارہ گئی ہو اسے معلوم کرنے کا کہتا ہے، یو نہی سوال ادھورانا مکمل ہو تو مزید تفیش کرنے اور اسے واضح مفید بنانے کا مشورہ دیتا ہے تو سوال بالکل نئی شکل میں سامنے آ جاتا ہے اور اس کا جو اب لکھنے کے لئے دوبارہ نئے سرے سے محنت کرناہوتی ہے، اخاذ طبیعت اس کا جو اب لکھنے کے لئے دوبارہ نئے سرے سے محنت کرناہوتی ہے، اخاذ طبیعت والا ذہین طالب علم ہو تو اس طرح کی ناکا میوں سے بھی بہت کچھ سکھتا ہے اور اسے فکری تربیت کے لحاظ سے کافی فائدہ حاصل ہو تا ہے۔

تنبیہ: غور و خوض کے بعد اگر سائل کی غرض و مقصود یہ دکھائی دے کہ باطل کی دلیل کے طور پر اسے استعال کرے گا تو اس قسم کے فسادی سائل کو جواب نہ دے ، لکھ کر تو ہر گزنہ دے زبانی جواب دینے میں بھی احتیاط سے کام لے ، مسئلہ شرعیہ اپنے جگہ مگر اس کی بنائی ہوئی صورت مسؤلہ کا جواب جب مفتی جزئیات پر غور و خوض کر کے دے گا تو اپنی صورت کا حکم جو مفتی نے بتایا ہے اسے ناجائز طور پر اور بے جااستعال کر سکے گا اس لحاظ سے بھی ہشیاری ضروری ہے ،



اس کی ایک مثال ملاحظہ ہو، بیوی کے دوسرے شوہر سے بیجے تھے کورٹ

﴿ نَوْ يُ نُولِيكِي كَا تَعَارُ فِي جَائِزُ هِ ﴾

میں کیس چل رہاہے پہلے شوہر نے یعنی پچوں کے باپ نے یہ مقدمہ دائر کر دیا کہ بیوی نے بچے کے غیر محرم سے شادی کرلی ہے اس لئے پرورش کا حق مجھے ملنا چاہئے مگر دوسر اشوہر دارالا فتاء آیا اور اس کا کہنا یہ نقا کہ بچوں کی والدہ سے شادی کرنے سے چو مکہ میں بچوں کا محرم ہو گیاہو اس لئے مجھے یہ فتوی دیں کے میں محرم ہول یاہو اس لئے مجھے یہ فتوی دیں کے میں محرم ہول تاکہ مقدمہ میں آپ کی جانب سے ملا ہوافتوی اپنی حمایت میں پیش کر سکوں۔ اسے سمجھایا گیا کہ یہ وہ محرمیت نہیں ہے، نسبی لحاظ سے بچوں کا محرم ہوناضروری ہے آپ سسر الی رشتہ کے لحاظ سے تو محرم بن رہے ہیں نسبی لحاظ سے بوناضروری ہے آپ سسر الی رشتہ کے لحاظ سے تو محرم بن رہے ہیں نسبی لحاظ سے محالی لئے دو اپنے غلط موقف کی جمایت میں پیش نہ کر سکے۔

مثن کے ابتدائی مراحل میں کبھی سوال واضح ہویا درست طریقہ سے تفتیش کرکے خوب سمجھ لیاجائے کہ سائل کی کیاغرض ہے؟ اور اسے کس بارے میں حکم شرعی مطلوب ہے؟ پھر اس بارے میں جواب لکھنا سمجھ آئے اس کا فیصلہ کر لیاجائے توجب جزئیات فقہ میں نظر دوڑائی جاتی ہے تو شخقیق میں تسابل بر تاجاتا ہے، کسی بھی کتاب سے معتمد ہویاغیر معتمد، جزئیہ رائج مفتی بہ ہے یا نہیں، اس کا لحاظ رکھے بغیر جو سمجھ آئے اسے بطور دلیل نقل کر دیاجاتا ہے اور اس بات پر غور ہی نہیں کیاجاتا کہ کیا وہ دلیل بننے کے لائق ہے بھی یا نہیں ؟ اور دلیل کا معتمد ہونا میں طور پر ثابت ہوتا ہے۔ رسم افتاء بھی کوئی شیء ہے، اختلافی ہونے کی صورت میں جزئیات کی تنقیح پھر تطبیق یا ترجیح ان مدارج کا بھی دھیان رکھنا ہوتا ہے، پھر میں جزئیات کی تنقیح پھر تطبیق یا ترجیح ان مدارج کا بھی دھیان رکھنا ہوتا ہے، پھر

( فتو کی نوتیسی کا تعار فی جائز ہ )

جس کتاب سے نقل کیا ہے، کیا وہ لا کُق اعتبارہ قابل اعتماد ہے بھی یا نہیں؟ اگر معتمد کتاب اور معتمد جزئیہ ہے تو کہیں اس سے زیادہ قابل اعتماد کتاب اور جزئیہ ہے اس کے بر خلاف حکم تو ثابت نہیں ہوتا؟

الغرض مذكورہ مفيد اور ضرورى باتوں پر اصلاً دھيان نہ دينااور ميدان تحقيق ميں اس طرح سستى كا بلى اور بے عقلى كا مظاہرہ كرنا سر اسر نقصان كى بات ہے۔ ظاہر ہے اس طرح جزئيات كو سمجھنے ہے جو مفہوم پيدا ہو گا وہ اكثر غلط ہى ہو گا، اس لئے دوران مشق كھے گئے بہت ہے جو ابات غلط قرار پاتے ہیں كوئى تكے ميں نكل بھى گيا تو مذكورہ باتوں كا دھيان ركھ كر مشق كرنے كا جو فائدہ مشق سے مطلوب و مقصود ہو تا ہے يعنی فقہى مزاح و فقاہت كا ملكہ پيدا ہونا، طالب علم اس سے اصلا محروم رہتا ہے۔

البھی خارجی احوال یعنی مقاصد شریعت اور عرف بلاد و اشخاص وغیرہ کے مطابق نظر ثانی کئے بغیر اپنے زعم فاسد میں شخفیق دلپذیر تر تیب دے کر پیش کر دی جاتی ہے، فی نفسہ جزئیات کی روسے اپنی جگہ جواب درست ہوتا ہے مگر لغیرہ تھم ان خارجی دلائل کی بناء پر مختلف ہونے کی وجہ سے فتویٰ غلط قرار پاتا ہے۔ اس بارے میں اتنا کہوں گا کہ امام المسنت دھی الله تعلی علیه کے بیان کر دہ اسباب ستہ کو قدرے ضروری تشریح کے ساتھ سمجھ لیا جائے تو خارجی احوال و دلائل کا مفہوم کافی واضح ہوجاتا ہے مگر کسی ماہر کے سمجھ لیا جائے ہوئے طریقہ کے مطابق ورنہ انہیں اسباب کا غلط مفہوم اخذ کر کے عموم بلویٰ اور حرج کانام لے کر بہت سے غلط فتوے اور احکام بھی

#### https://ataunnabi.blogspot.in

( نَوْ يُأْوِيُكِي كَا تَعَارِ فِي جَائِزُهُ ﴾

نااہل قسم کے لوگ صادر کرتے رہتے ہیں اور اپنے وجدان اور خواہش اور مجر درائے کے بھر وسہ پر قابل اعتماد جزئیات میں غیر ضروری تبدیلیوں کی بات کرتے ہیں اور یہ نہیں جانتے کہ ان اسباب ستہ کا فہم اور ان سے استفادہ و استدلال کرنا من وجہ اجتہاد کی ایک قسم ہے، اس کے لئے بہت لیافت و تجربہ اور ماہرین سے مشاورت کی حاجت پڑتی ہے ، بالخصوص جب ان اسباب میں سے کسی سبب کا تحقق یقینی نہ ہو مشکوک ہواور قوی شبہات اس پر وار دہوتے ہوں اور ماہرین کے مابین اس کا تحقق اور عمل دخل موضوع بحث بنا ہوا ہو، ان کے مابین اختلاف ہو تو مزید احتیاط کی ضرورت ہوتی ہے، آئکھ بند کرکے اور ان دلائل کے فقط نام کا سہارا لے کر حکم شرعی میں تبدیلی کی بات ہرگز نہیں کرنی چاہئے۔

### ننظ طلباء كاغلط شوق

افسوس اس وقت ہوتا ہے کہ جب بھیانک قسم کی غلط فہمیوں کی لپیٹ میں مبتلا بعض طلباء کے جلد بازی میں اس قسم کے مطالبوں کی خبر ملتی ہے کہ جدید مسائل حل کرناسکھایا جائے، ہمیں محقق مسائل جدیدہ بننا ہے۔ ایک بار ایسے ہی بعض طلباء جو مختلف مدارس سے تعلق رکھتے تھے ان سے میں نے سوال کیا کہ محقق مسائل جدیدہ بننے کے لئے محقق مسائل قدیمہ ہونا ضروری ہے یا نہیں ؟ تو کچھ دیر خاموشی کے بعد کہ سمجھ گئے تھے میں کیا کہنا چاہتا ہوں ایک دو کی آواز آئی کہ محقق مسائل قدیمہ بننا پہلے ضروری ہے۔ اس پر میں نے مزید کہا کہ محقق مسائل قدیمہ بننا پہلے ضروری ہے۔ اس پر میں نے مزید کہا کہ محقق مسائل قدیمہ بننا پہلے ضروری ہے۔ اس پر میں نے مزید کہا کہ محقق مسائل قدیمہ بننا پہلے ضروری ہے۔ اس پر میں نے مزید کہا کہ محقق مسائل قدیمہ بننا آسان ہے یا مشکل ؟اور اس کے لئے کتنی محنت اور کم از کم کتنی

مدت در کارہے؟ توسناٹا چھاگیا۔ لہذا اس بارے میں منصفانہ جائزہ لیتے ہوئے پہلے اس کی فکر کریں، پھر جس نے جدید مسائل کے حوالہ سے احتیاط کے ساتھ تحقیق کرنی ہوگی اللہ تعالی کی توفیق شامل حال ہوئی تو ضرور کرے گا کہ یہ بھی وقت کی اہم ضرورت ہے، مگر یہ ان مسائل میں سے نہیں ہے جو الضَّرُوُوَاتُ تُبِیْخ الْمَحْظُوُوَاتِ کی بناء پر ضرور تاجائز ہوجاتے ہیں کہ نااہل باوجود نااہلیت کے اس قاعدہ کا نعرہ مار کر نظریہ ضرورت کے تحت یہ کام شروع کردے جیسا کہ آج کل تعض جدید پڑھے ہوئے اسے کاسہارالے کرنام نہاد اجتہاد کرتے ہیں اور نت بخے فتنوں کو جنم دیتے ہیں اللہ تعالی سمجھ دے عمل کی توفیق عطافر مائے۔ فتنوں کو جنم دیتے ہیں اللہ تعالی سمجھ دے عمل کی توفیق عطافر مائے۔ تعفی فتنوں کو جنم دیتے ہیں اللہ تعالی سمجھ دے عمل کی توفیق عطافر مائے۔ تعفی فتنوں کو جنم دیتے ہیں اللہ تعالی سمجھ دے عمل کی توفیق عطافر مائے۔ تعفی

تفہم کی ان تین صور توں کے بعد تفہیم کی باری آتی ہے، اس لحاظ ہے بعض مشق کرنے والوں کی اردوزبان الی ہوتی ہے جسے دیکھ کرغالب کوشر م بھی آئے کہ میری اردو کا حلیہ کیسا بگاڑا ہوا ہے اور ستیاناس کرنے والے پر غصہ بھی آئے۔ اگر ، مگر، چو نکہ ، چنانچہ ، ہاں ، یادر ہے ، لہذا ، اس لئے ، الحاصل یہ کہ ، وغیر ہ ضروری الفاظ استعال کرنے کے صحیح طریقہ سے نابلد ، دعوی دلیل اور ترتیب و تناسب سب پچھ فائب ، خطاب یاغائب کے صیغہ کے ساتھ سائل کو مد نظر رکھتے ہوئے جزئیات اور فار جی دلائل کے مطابق جامع مانع عبارت بنانے سے قاصر رہتے ہیں ، اس طرح کی مشق کرنے والے طلباء سے تھک ہار کر آخر کار خود استاد ہی کو حکم شرعی پر مشتمل مشق کرنے والے طلباء سے تھک ہار کر آخر کار خود استاد ہی کو حکم شرعی پر مشتمل عبارت اور تحقیق کا کوئی معقول اسلوب اختیار کرنا پڑتا ہے اور ان سے معذرت کے ساتھ میں اہلیت کے مطابق خد مت کامشورہ دینا پڑتا

﴿ فَوْ كُنُولِيكِ كَا تَعَارُ فِي جَائِزُهُ ﴾

3)\_\_\_\_\_

یاد رہے کہ عبارت بنانے کے لئے درست زبان اور درست دماغ دونوں ضروری ہیں، محنت نہ کی جائے توخود مضروری ہیں، محنت نہ کی جائے توخود بخود کچھ نہیں ہوتا، مہینے سال بنتے ہیں اور پھر سالوں گزر جاتے ہیں، مبنی کی طرح طالب علم اثر قبول کرنے سے محروم ہی رہتاہے حالا نکہ اس میدان کے شہسوار کا توطبیعتًا اغاذ ہوناضر وری ہے کہ اس کے بغیر کام نہیں بنتا۔

تنعمیہ: ان مراحل میں زیادہ تر اسکنے لئکنے والے وہی ہوتے ہیں جنہیں اپنی وماغی تربیت اور فکر کی صحت کا کبھی خیال نہیں آتا، فطری عقل تجربات اور کسب سے بڑھتی ہے، مشق سے فقہی مہارت کے ساتھ ساتھ کسی عقل بڑھنے کا فائدہ بھی حاصل ہو تا اس لئے کہ فقہی مسائل اور کتابیں اعلی درجے کے ذبین فطین فقہائے کرام کی کاوشوں کا اعلی شاہکار ہوتی ہیں، دانشمندوں کے ساتھ رہنے ان کے اقوال و افعال کا مشاہدہ کرنے سے چو نکہ عقل پختہ ہوتی ہے اس لئے فقہاء کرام کے کلمات کی خد مت اور ان کی اغراض کی واقفیت سے بھی فکر صحیح اور عقل کامل ہوسکتی ہے۔

پھر فقہ کا لغوی معنی فَھُم عَرْضِ الْمُتَكَلِّمِ مِنْ كَلَامِه كا اصطلاحی فقہ میں مہارت حاصل کرنے کے لئے اہم ہونا یہاں خوب سمجھ آجاتا ہے یوں کہ مفتی مجیب کے سامنے سائل بھی متکلم ہوتا ہے، اس کی غرض سمجھنا، فقہی جزئیات جو کتابوں میں موجود ہوتے ہیں ان کی شکل میں فقہاء کرام بھی متکلم ہوتے ہیں ان

89

= فتوى نويسى كا تعار في جائزه

کی بھی غرض جاننااور قر آن وحدیث کی صورت میں الله سبحانہ و تعالی اور اس کے رسول کریم صدی الله تعالی عدید وسلم کے کلام سے ان کے مقاصد سمجھنا اور ان کی رعایت کرناسب ہی بچھ فتوی دینے کے لئے ضروری ہوتے ہیں اور بیہ سب امور فقہ کے لغوی معنی کے لحاظ سے بھی ضروری ہیں۔ لغوی اور اصطلاحی معنی میں جو کھھ نہ کچھ نہ بچھ مناسبت کی بات کی جاتی ہے اس کا جلوہ یہاں صاف د کھائی ویتا ہے، الغرض فقہ اور فتوی نوایسی میں مہارت کے لئے عمیق فکر سے کام لیتے ہوئے نازک و قتی مسائل پوری توانائی صرف کر کے سمجھنے کی کوشش کی جائے تو گوہر مقصود فرور حاصل ہو تاہے ورنہ بیہ کوئی معمولی سطی قسم کافن نہیں ہے۔

علامہ خسرو حنی رحبة الله تعالى عليه اپنے متن "غَوَرُ الْاَحْكَامُ" كَ اَمْرَى صَفِي لِبِطُور نَصِيحت فرماتے ہيں كه الله المعالية الْعَلْقِ إِلَيْ سَائِرَ الْعُلُومِ بِالنِّسْبَةِ الْى هٰذَا الْعِلْمِ كَنِسْبَةِ الْقَطْرَةِ الْى الْبَحْرِ الْمُتَلَاتِمِ الْاَمْوَاتِ الْعُلْمَاءِ الْعُلُومِ عِلَى فَرَائِدِهِ كُلُّ عَوَاصٍ قَوِيَ فَضُلًا عَنِ الزُّجَاجِ وَلِذَا تَرَى الْعُلَمَاءَ لَا يَعُوضُ عَلَى فَرَائِدِهِ كُلُّ عَوَاصٍ قَوِيَ فَضُلًا عَنِ الزُّجَاجِ وَلِذَا تَرَى الْعُلَمَاءَ الْمُتَاخِرِيْنَ مَعَ كَمَالِهِمْ فِي الْفُنُونِ الْآلِيَةِ وَتَصْبِيْفِهِمْ فِيهَا كُتُبًا مُعْتَبِرَةً لَمْ يَحُومُونَ الْمُتَاخِرِيْنَ مَعَ كَمَالِهِمْ فِي الْفُنُونِ الْآلِيةِ وَتَصْبِيْفِهِمْ فِيهَا كُتُبًا مُعْتَبِرَةً لَمْ يَحُومُونَ الْمُتَاخِرِيْنَ مَعَ كَمَالِهِمْ فِي الْفُنُونِ الْآلِيةِ وَتَصْبِيْفِهِمْ فِيهَا كُتُبًا مُعْتَبِرَةً لَمْ يَحُومُونَا الْمُتَاخِرِيْنَ مَعَ كَمَالِهِمْ فِي الْفُنُونِ الْآلِيةِ وَتَصْبِيْفِهِمْ فِيهَا كُتُبًا مُعْتَبِرَةً لَمْ يَحُومُونَا الْمُتَاخِرِيْنَ مَعَ كَمَالِهِمْ فِي الْفُنُونِ الْآلِيةِ وَتَصْبِيْفِهِمْ فِيهَا كُتُبًا مُعْتَبِرَةً لَمْ يَعْمَلِ الْمُنَا عَلَى الْمُعْتَبِرَةً لَا الْعِلْمُ وَلَمْ يَعْمَلُ اللّهِمْ فِي الْفُلُونِ اللَّالِيةِ وَتَصْبِيْفِهِمْ فِيهَا كُتُبًا مُعْتَبِرَةً لَمْ الْمُعْتَبِرَةً وَلَاهِ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ وَاللّهُ وَي عَلَى اللّهُ اللّهُ وَلَا عَلَى اللّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ عَلَى عَلَى اللّهُ اللّهُ وَلَا عَلَى اللّهُ اللّهُ وَلَا عَلَى اللّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَى اللّهُ مَا اللّهُ فَي اللّهُ عَلَى الللّهُ وَلَيْكُ مِن اللّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ الللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ ولَا اللّهُ اللّهُ ولَلْ اللّهُ اللّهُ ولَا اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللللللّهُ ولَلْ الللللّهُ الللللللّهُ اللللللللللللللللللللللللللللللل

( فنو کا نو یسی کا تعار فی جائز ہ ) 🚤 🚤

تصنیفات بھی ہوتی ہے مگر اس علم کے گرد چکر نہیں لگاتے اور اس فن میں کوئی ' تصنیف اگرچہ مخضر رسالہ ہی کیوں نہ ہو (احتیاطا) نہیں لکھتے۔(۱)

### مسائل کے لحاظ سے مفتی ناقل کے فقاوی کی اقسام

جواب لکھنے کی تین صور تیں ہوتی ہیں، اپنی اہلیت پر غور کرکے اس میں دخل دینا چاہئے ورنہ استعداد نہ ہونے کے باوجود جہل مرکب میں مبتلا ہو کر شر مندگی کا سامنا کرنا پڑتا ہے، بلکہ بعض او قات صرف شر مندگی نہیں اٹکل سے بغیر تحقیق کے مسئلہ بیان کرنے کا گناہ بھی لازم آتا ہے۔

🛈 ـ ـ ـ ـ ـ درر و غرر، ص٥٥ .

( فتو کی نویسی کا تعار نی جائز ہ

در ہے میں محدودر ہتاہے اس کی معلومات میں تواضافہ ہو تاہے لیکن فہمی کمزوری کی بناء پر کسی بھی نئے مسئلہ کی شخفیق میں بالکلیہ استاد کا مختاج ہو تاہے۔

🛨 (فتو کانویسی کا تعار فی جائز ہ 🗲

92

ہے۔چاروں مدارج (۱) تحقیق (۲) تنقیح (۳) تطبیق (٤) ترجیح کی اہلیت رکھنے والا اور خوب تجربات کے بعد اپنی استعداد بڑھانے والا بی اس میدان میں قدم رکھ سکتا ہے۔ رسم افقاء میں اس قسم کے فتو ہے دینے والے کے لئے فرمایا گیاہے" ایک نوع اجتہاد رکھتا ہو" ایساکامل ان حوادث جدیدہ کاحل پیش کرسکتا ہے، پھر مشاورت و رہنمائی کی بسااو قات اسے بھی حاجت محسوس ہوتی ہے۔

اس قسم کی شخین کے لئے قدرے تفصیل کی حاجت ہوتی ہے، معقول اعتراضات و اشکالات چاہے جزئیات و رسم افتاء کے اعتبار سے ہول یا خارجی احوال عرف بلاد و اشخاص کی روسے، ان کاجواب دینا ایک حد تک شخین کرنے والے کی ذمہ داری ہوتی ہے، ہاں جب ایسی شفیح پوری کرچکا ہو جو شرعاً قابل القبول ہو اور اعتراض و اشکال کمزور وضعیف ہو کہ محل غور کی صورت نہ بنے توغیر ضروری اعتراض و اشکال کا جواب دینا اس کے ذمہ کسی طور پر نہیں ہوتا کے حالایہ خفی علی ماہر

ناہل جو اس قسم کے مسائل میں دخل دیتا ہے خفی یا جلی دلیل تو اس کے علم میں ہوتی نہیں، محض اپنی عقل میں آنے والی بات کو شخین سمجھتا ہے یا تو زبانی جو اب دیتا ہے جب اسے تکلیف دی جائے، توجب تک اس کی جعلسازی چل سکت ہے چلتی رہتی ہے کوئی اہل گرفت و پکڑ کرے تو بات پالنے کے لئے ارباب افتاء کی شخہیل و تر دید اور ان کی کر دار کشی پر اتر آتا ہے تا کہ عوام کی نظر میں ان کی اہمیت کم ہو حقیقی علم چھیار ہے اور اس کا کھوٹا سکہ چلتار ہے۔ اَشْکُوْ اللّٰہ اللّٰہ مُوْنِیْنَ

ولتو کا نو یک کا تعار نی جائزہ 🗨 🥌 💮

اس تقسیم سے بھی مفہوم کافی واضح ہو گیا، مزید وضاحت کے لئے مشق کرنے والوں کی اقسام پیش خدمت ہیں ، آپ بھی اپنا جائزہ لیس غور و فکر کر کے اپنی استعداد کا اندازہ کریں اور جتنی استعداد اپنے اندر پائیں حد میں رہتے ہوئے درست مشق کرنے کی کوشش جاری رکھیں۔

### فقہ سے تعلق رکھنے والوں کی اقسام اور کون فتوی دے سکتا ہے گا

شرح عقود میں امام ابن حجر دحة الله تعالى عدید کے حوالہ سے ایک تنبیہ درج ہے جس کا حاصل مفہوم تسہیلاً اضافہ کے ساتھ یہ ہے کہ فقہ سے تعلق رکھنے والے تین طرح کے لوگ ہوتے ہیں،

#### (1) عامي - (2) طالب - (3) ما بر

ماہر وہ جسے اتنی فقہی بصیرت اور مہارت حاصل ہو چکی ہو کہ اس کافتوی دینا اپنے دائرہ کار میں رہتے ہوئے جائز قرار پائے، مفتی ناقل ہونے کے لحاظ سے ملکہ تمییز اسے حاصل ہو گیا ہو ایسا شخص معتمد ورائح قول بطور فتوی نقل کر سکتا ہے۔

عامی جو فقہ کا طالب علم ہی نہ ہو۔ اس کا فتوی دینا بلا شبہ ناجائز وحرام ہے کہ اس کا کام فتوی دینا نہیں مفتی سے فتوی لینا ہے۔

طالب دھو کہ میں مبتلا ہو سکتا ہے۔اس کے لئے اس عبارت میں خاص طور پر تنبیہ موجو دہے وہ یوں کہ طالب کی دوقشمیں ہیں

(1) بذات خود پڑھنے والا۔ (2) معتبر مشائخ سے پڑھنے والا۔

دونوں کے لئے فتوی دینا جائز نہیں۔ اول کے لئے اس لئے کہ بذات خود

پڑھنے کے باوجود اس کے پڑھنے کا اعتبار نہیں،اس لئے وہ عامی جائل کے مرتبہ میں ہے اور جیسا کہ انہی بیان ہوا ہے کہ عامی کا فتوی دینا بلاشبہ ناجائز ہے۔اور طالب کی دوسری قسم سے تعلق رکھنے والاجو معتبر مشاکخ سے ماہر استاذ سے پڑھنے والا ہے اس کا فتوی دینا اس لئے جائز نہیں کہ انہی اسے ملکہ نفسانیہ حاصل نہیں ہوئی، رانج مرجوح اور صحیح وضعیف میں امتیاز رکھنے کی اہلیت اس میں پیدا نہیں ہوئی، اس لئے وہ بطور نقل فتوی دیتے ہوئے غلطی کرے گا، دوسرے نے غلطی کی ہوگی اس لئے وہ بطور نقل فتوی دیتے ہوئے غلطی کرے گا، دوسرے نے غلطی کی ہوگی اس کی پیروی کرکے خود بھی غلطی میں مبتلا ہوجائے گا اور فتوی دینا چونکہ دینی امور میں سے ہے بغیر شخفیق کے اس میں دخل اندازی جائز نہیں، یو نہی ناائل ہوتو اس کا مطلقا دخل دینا ہی ناجائز لہذا اس طرح کے طالب علم کا بھی اس اہم دینی معاملہ میں لا پرواہی کے ساتھ کام کرنا کسی صورت جائز نہیں ہو سکتا ۔ عبارت معاملہ میں لا پرواہی کے ساتھ کام کرنا کسی صورت جائز نہیں ہو سکتا ۔ عبارت

"(وَقَدُ) رَأَيْتُ فِي فَتَاوَى الْعَلَامَةِ ابْنِ حَجَرٍ سُئِلَ فِي شَخْصٍ يَقُرَأُ وَيُطَالِعُ فِي الْكُتْبِ الْفِقْهِيَةِ بِنَفْسِهِ وَلَمْ يَكُنُ لَهُ شَيْخ وَيُفْتِي وَيَعْتَمِدُ عَلَى مُطَالَعَتِهِ فِي الْكُتْبِ الْفِقْهِيَةِ بِنَفْسِهِ وَلَمْ يَكُنُ لَهُ شَيْخ وَيُفْتِي وَيَعْتَمِدُ عَلَى مُطَالَعَتِهِ فِي الْكُتْبِ فَهَلُ يَجُوزُ لَهُ الْإِفْتَاءُ بِوَجْهٍ مِنَ الْوَجُوْهِ لِآنَهُ فَهَلُ يَجُوزُ لَهُ الْإِفْتَاءُ بِوَجْهٍ مِنَ الْوَجُوْهِ لِآنَهُ فَهَلُ يَجُوزُ لَهُ الْإِفْتَاءُ بِوَجْهٍ مِنَ الْوَجُوْهِ لِآنَهُ عَلَى مَا يَقُولُ بَلِ اللّهِ يَا أَخُدُ الْعِلْمَ عَنِ الْمَشَايِخِ الْمُعْتَبِرِيْنَ كَتَابُ وَلَا مِنْ كِتَابَيْنِ بَلُ قَالَ النّوْوِيُّ رحمه الله تعالى وَلَا لَا يَجُوزُ لَهُ اَنْ يُفْتِى مِنْ كِتَابٍ وَلَا مِنْ كِتَابَيْنِ بَلُ قَالَ النّوْوِيُّ رحمه الله تعالى وَلَا مِنْ عَشَرَةٍ فَانَ الْعَشَرَةَ وَالْعِشْرِيْنَ قَدْ يَعْتَمِدُونَ كُلُهُمْ عَلَى مَقَالَةٍ ضَعِيفَةٍ فِي مَنْ عَشَرَةٍ فَانَ الْعَشَرَةَ وَالْعِشْرِيْنَ قَدْ يَعْتَمِدُونَ كُلُهُمْ عَلَى مَقَالَةٍ ضَعِيفَةٍ فِي الْمَدْهِ فَي فَانَ الْمَنْ الْمَاهِ الْمَاهِ الْمَاهِ اللهُ الْمَاهِ الْمَاهِ اللهِ الْمَاهِ الْمَاهِ اللهُ الْمُؤْمُ وَيُهَا بِخِلَافِ الْمَاهِ الْمَاهِ الْمَاهِ الْمَاهِ الْمَاهِ الْمَاهِ الْمَاهُ الْمَاهُ وَلَا الْمُؤْمُ وَيُهَا بِخِلَافِ الْمَاهِ الْمَاهِ الْمَاهُ وَالْمَاهُ الْمَاهُ وَلَا الْمَاهِ الْمَاهِ الْمَاهِ الْمَاهُ مِنْ الْمُهُ وَلَا الْمَاهُ وَلَا الْمُؤْمِ الْمَاهِ الْمَاهُ وَالْمَاهُ الْمَاهُ وَلَا الْمُؤْمِ الْمُهُ وَلَا الْمُؤْمِ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِ الْمَاهِ وَالْمَاهُ وَالْمَاهُ وَلَا الْمَاهُ وَالْمَاهُ الْمُؤْمِ الْمَاهُ وَالْمَاهُ الْمُعْتِمِ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِ الْمُولِ الْمُؤْمِ الْمُؤْمُ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِ الْمُؤْمُ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِ الْمُؤْمُ الْمُؤْمُ الْمُؤْمُ الْمُؤْمُ الْمُؤْمِ الْمُعُومُ الْمُؤْمُ الْمُؤْمُ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِ الْمُؤْمُ الْمُؤْمِ

( نوی نولی کا تعار نی جائزه )

وَصَارَتُ لَهُ فِيهِ مَلَكَةً نَفْسَانِيةً فَإِنَّهُ يُمَيِّرُ الصَّحِيْحَ مِنْ غَيْرِهِ وَيَعْلَمُ المُسَائِلَ وَمَا يَتَعَلَّقُ بِهَاعَلَى الْوَجْهِ الْمُعْتَدِبِهِ فَهٰذَاهُوَ الَّذِي يُفْتِي النَّاسَ وَيَصْلَحُ أَنْ يَكُونَ وَاسِطَةً بَيْنَهُمْ وَبَيْنَ اللَّهِ تَعَالَى وَامَّا غَيْرَهُ فَيَلَّزَهُهُ إِذَا تَسَوَرَ هٰذَاالُّمَنْصَبَ الشَّريْفَ التَّعْزِيْرُ الْبَلِيْغُ وَالزَّجْرُ الشَّدِيْدُ الزَّاجِرُ ذٰلِكَ لِامْتَالِهِ عَنْ هٰذَاالْاَمْرِ الْقَبِيْحِ الَّذِي يُؤدِّي الله مَفَاسِدٍ لَا تُحْضِي وَاللَّهُ تَعَالَى اَعْلَمُ انتهى "مين في علامه ابن حجرك فأوى مين دیکھا، ان سے ایک شخص کے بارے میں سوال کیا گیا کہ وہ خو دہی فقہی کتابوں کا مطالعه کرتاہے اور اس کا کوئی استاد نہیں،وہ فتوی دیتاہے اور اپنی کتابی مطالعہ پر اعتماد كرتاب توكياس كے لئے فتوى دينا جائز ہے يانہيں؟ آب رحمة الله تعالى عليه نے جواب دیا:اس کے لئے کسی صورت فتوی دینا جائز نہیں کیونکہ وہ عامی جاہل ہے جو وہ کہتا ہے اسے جانتا ہی نہیں بلکہ وہ لوگ جنہوں نے معتبر مشابخ سے علم حاصل کیاان کے لئے بھی جائز نہیں کہ وہ ایک یا دو کتابوں سے فتوی دے دیں، بلکہ امام نووی نے فرمایا: دس کتابوں سے بھی فتوی دینا جائز نہیں کیونکہ دس ہوں یا بیں بعض او قات سبھی اس قول پر اعتماد کر لیتے ہیں جو مذہب میں ضعیف ہولہذا اس میں ان کی تقلید کرنا جائز نہیں ہاں وہ ماہر جس نے کسی اہل سے علم حاصل کیا اوراسے اس میں ملکہ نفسانیہ حاصل ہو گیا کیونکہ وہ صحیح اور غیر صحیح میں امتیاز کرلیتا ہے اور مسائل اور ان کے متعلقات کو اچھے طریقے سے جانتا ہے تو یہی وہ شخص ہے جولوگوں کو فتوی دے سکتاہے اور اس قابل ہے کہ وہ لوگوں اور الله تعالیٰ کے در میان واسطہ بن سکے ،اس کے علاوہ کو ئی شخص اس عظیم منصب پر سوار ہو تو

<u>=</u> ( فتو کی نویسی کا تعار فی جائز ہ )

اسے ٹھیک ٹھاک تعزیر کرنا اور سخت ڈانٹ ڈپٹ کرنا لازم ہے کیونکہ یہ فتیج کام بے شار مفاسد کی طرف لے جاتا ہے۔(۱)

موجودہ صورت حال میں ماہر نہ ہونے کے باوجود جو فتوی نولی میں دخل دیتے ہیں طالب ہی کے ذمرے میں آتے ہیں، یا توبذات خود پڑھتے ہیں یا تھوڑا بہت کسی استادسے رہنمائی لیتے رہتے ہیں۔ ان میں سے ہر ایک کاکار افقاء کے لئے خود کو مستقل سمجھنا اور مفتی بن کر بیٹھ جانا جائز نہیں، ہاں بطورِ مشق کسی مفتی کی گرانی میں رہ کر لکھتے رہیں اور تصدیق سے جاری کریں جتنا اعتاد مفتی کو ہو گا اتنی اجازت دے گا، یوں بطور مشق کام کرنے میں حرج نہیں گرخود کو مستقل سمجھنا خطرے کی گھنٹی ہے۔

افسوس تواس معاملہ میں تسائل برتے والوں مفتیوں، شخصص کرانے والوں، مفتی کی سند جاری کرنے والوں پر ہوتا ہے۔ ایک آدھ سال فقہ کے مبادیات و تاریخ پڑھنے والے انتہائی قلیل العلم والفہم کوڈ گری جاری کر دیتے ہیں۔ کیااس کا نام تعاون علی البر والتقوی ہے؟ ہر گزنہیں، یہ تومعاونت علی الاثم والعدوان کی صورت ہے، یہی وجہ ہے کہ نتیجہ العلم والفہم کی صورت میں صاف سقرا موادامت کو ملنے اور ان کی صحیح رہنمائی ہونے کے بجائے نتیجہ الجھل والکسل کی صورت میں نکل رہا ہے۔ مند افتاء پر بیٹے نائل لوگ گر ابی اور بے عملی کا باعث بین رہے ہیں ہوئے کہ فتوی کا جو تقدس اور رعب اور عزت و مقام پہلے بین رہے ہیں، بڑی وجہ یہی ہے کہ فتوی کا جو تقدس اور رعب اور عزت و مقام پہلے

1 - - - - رسائل ابن عابدین، ج۱،ص۱۰

فتو کی نولیسی کا تعار فی جائزہ

دلوں میں تھااب اٹھتا جار ہاہے۔

#### فتی جارت کے گے فاوی رضویے کی ایمیت وافادیت اور حرف ایک فوی بطور مثال

فقاوی رضویہ کا ایک فتوی اس مخضر رسالہ کی زینت اور طلباء کے لئے بطور مثال منتخب کیاہے ورنہ انصاف کی بات توبہ ہے کہ فقاوی رضویہ و جدالممتار اور دیگر کتب امام تمام کی تمام ہی سینے سے لگانے ، سرپر اٹھانے اور سنہری حروف سے لکھے جانے کے لائق ہیں۔ ان میں دین کی تفہیم و تشر تے اور مسائل کی تحقیق و تنقیح کاوہ بہتا دریاہے جس سے رہتی دنیا تک علم کے پیاسے سیر اب ہوتے رہیں گے اور اس کے ذریعہ سے اپنے عقائد واعمال کو ہر قسم کی گر اہی و خر ابی سے بچاتے رہیں گے ، آپ رحمة الله تعالى علیه کی بلندر تبہ تحقیقات سے استفادہ کرنا اپنے اندر فقہی مہارت بید اکر نے کا محفوظ و مخاط بنیادی راستہ ہے۔ اولاً تین جلیل القدر علائے ربانیین جو خود مقتد اول کی مقتد اکی حیثیت رکھتے ہیں ان کے تاثر ات ملاحظہ کے بحے پھر وہ اہم فتوی بطور مثال نقل کیا جائے گا۔

آپ دھة الله تعالى عليه كے فآوى كى عظمت كے بارے ميں صدرالشريعه بدرالطريقه مفتی امجد علی اعظمی دھة الله تعالى عليه فرماتے ہيں:اگر کسی صاحب كو دلائل كاشوق ہو تو فآوى رضوبه شريف كامطالعه كريں كه اس ميں ہر مسئله كى ايسی شخفیق كى گئى ہے جس كى نظير آج دنیا میں موجود نہيں اور اس میں ہزارہا ایسے مسائل ملیں گے جس ہے علاء کے كان بھی آشا نہیں۔(۱)

🛈 ــــبهار شريعت،ج١،ص،٢٨٠مكتبة المدينه كراچي.

مكتبةحسان

( فقو کی فریک کا تعار فی جائزہ )

صدر الافاضل تعیم الدین مراد آبادی دسة الله تعالی علیه کی نگاه میں آپ کی تحقیقات کی قدر و منزلت کتنی زیادہ تھی کہ آپ کے ایک شاندار تحقیقی فتوی پر تصدیق کرتے ہوئے اپنے تاثرات کا اظہار کھے یوں فرماتے ہیں: فی الواقع حضرت مجد دصاحب دامت ہر کاتھ کی ذات والاصفات حضرت حق کی ایک شان رحمت ہے، اور بے شار بر کات کا مجموعہ، کتنے اند هوں کی انکھوں کھول دیں اور ہز ار ہانا بیناؤں کو بینا بنادیا، الله تعالی ایسے فاضل جلیل کو مدت ہائے دراز تک بایں فیض رسانی سلامت رکھے، آمین بحر مت المرسلین صلوۃ الله تعالیٰ علیه وسلامه، بیشک سلامت رکھے، آمین بحر مت المرسلین صلوۃ الله تعالیٰ علیه وسلامه، بیشک اس مسللہ کے ایضاح میں تحقیق کے خزانے کھول دیئے ہیں اور نادان مفتی کی غلطی کو خوب آشکار کرکے سمجھا دیا ہے، الله تعالیٰ اپنے بندوں کو سید ھی راہ چلائے۔ آمین!(۱)

ملک المدرسین استاذ العلماء والمحققین عطا محمد چشتی گولڑوی دھ الله تعالى علیه البرکت البر ایک انٹرویومیں فرماتے ہیں: بظاہر سرکار بریلی اعلی حضرت عظیم البرکت دھ الله تعالى علیه سے اگرچہ شرف تلمذ نہیں مل سکا، تاہم میرے اکثر اساتذہ محدث بریلوی دھ الله تعالى علیه کا ذکر خیر محبت کے طور پر کیا کرتے ہے اور خود جب محصے کتابیں پڑھنے کا شعور آیا تو اعلی حضرت دھ الله تعالى علیه کی کتابوں نے میرے مطالعہ میں وسعت پیدا کی ، آپ کا جیسے جیسے علم پختہ ہوتا جائے گا اعلی حضرت کی کتابیں پڑھتے جائے آپ ان سے عقیدت رکھنے پر مجبور ہو جائیں گے، حضرت کی کتابیں پڑھتے جائے آپ ان سے عقیدت رکھنے پر مجبور ہو جائیں گے،

🗗 ـــــفتاوي الرضويه، ج١١، ص٥٠٥، رضا فاؤنڈيشن لاہور.

فتو کی نو کسی کا تعار فی جائز ہ

کوئی عنوان ایسانہیں جس پر امام اہلسنت کے قلم نے کوئی پہلوتشنہ جھوڑا ہو، اس لئے میں اپنے اساتذہ کی طرح ہی سر کار اعلی حضرت دصة الله تعالى عديد کو بطور ججت پیش کرتا ہوں۔(۱)

مزید تؤضینے النبیان لِخَوَ ائِنِ الْعِوْ فَانْ کے مقدمہ میں ملک المدرسین دھة الله تعالى علیہ فرماتے ہیں: اعلی حضرت بریلوی تدسسہ فی نے تقریباً ایک ہزار کے لگ بھگ تصانیف ارقام فرمائیں اور جس مسلہ پر قلم اٹھایا اسے الم نشرے کرکے چھوڑا، ان تمام تصانیف کا سرتاج اردو ترجمہ قرآن پاک (کنزالایمان) ہے جس کی نظیر نہیں ہے اور اس ترجمہ کا مرتبہ اسی کو معلوم ہو سکتا ہے جس کو اعلیٰ درجہ کی نفاسیر پر پوری نظر ہواس ترجمہ مبار کہ میں مختقین مفسرین کا اتباع کیا گیا ہے اور جن اشکالات اور ان کے حل کو مفسرین نے صفحات میں جاکر بشکل بیان فرمایا ہے جن اشکالات اور ان کے حل کو مفسرین نے صفحات میں جاکر بشکل بیان فرمایا ہے اس محتن المسنت نے اس کے ترجمہ کو چند الفاظ میں بیان کر دیا۔ (2)

فائدہ: ملک المدرسین کے تاثرات سے یہ بھی معلوم ہوا کہ پختہ علم والے امام اہلسنت کی فقاہت و امامت سے صحیح طور پر روشاس ہوتے ہیں اور عقیدت رکھنے پر مجبور ہو جاتے ہیں جبکہ آج کل کے دو چار لفظ پڑھنے والے بعض ناعاقبت اندیش دیانت و انصاف کا خون کرتے ہوئے امام اہلسنت رحمۃ الله تعالیٰ علیه کے مقام کو عوام کی نگاہوں میں گرانے اور ان کی عقیدت سے روگر دانی کا سبق دیتے

مكتبةحسان

<sup>1 .....</sup>ذكر عطا في حيات استاذ العلماء، ص٤٢٩.

<sup>2</sup> ــــ توضيح البيان، ص٨١، مطبوعه فريد بک استال لابور.

**≘( فتو کی نو کسی کا تعار فی جائز ہ** 

ہیں اورآپ کے فاوی کی اہمیت گھٹانے کا کوئی موقع ہاتھ سے جانے نہیں دیتے، جہاں اینے ہم خیال ایک دولوگ یاتے ہیں فوراً توہین و تنقیص کے مکروہ و مذموم کام میں مشغول ہو جاتے ہیں، ایسے نام کے مولویوں کی علمی ناپختگی پر ملک المدرسین نے مہر تصدیق ثبت فرمادی ہے، جب عام عالم کامر تنبہ عوام کے حق میں باپ سے زیادہ ہو تاہے توجو اہل علم حضرات کے لئے باپ کی حیثیت رکھتا ہو، جلیل القدر امام ہو اس کی عظمت واہمیت گھٹانا،عوام کے دلوں کو اس سے دور رکھنا یاان کی محبت و عقیدت سے خالی کرنے کی کوشش میں لگے رہنا کس قدر نایاک فعل ہو گا اس کا اندازه خو دېې لگاليچئے کسی مسئله میں علمی اور سنجیده اختلاف کسی ماہر سنی فقیه کو ہو تواپنی جگہ مگر علمی و فکری اعتبار سے جن کی حیثیت امام کے سامنے بونوں جیسی ہے ان کابلا وجہ اچھل اچھل کر امام کے مقابل آناحدسے تعجاوز کرناہے۔ انہیں ایسانہیں کرنا چاہئے۔اکابرین کی آراءاور عمل کی روشن میں فقیر کی بھی یہی رائے ہے جو مسلکی در د وکڑھن کی وجہ سے آپ کے گوش گزار کر دی ہے۔

### ایک اصول کی تنقیح و تشریخ اور اس پر مبنی امام ابلسنت کا تحقیقی فتوی

سوال: امام اہلسنت دھة الله تعالى عديه سے سوال ہوا كہ جو چيز زمين كى جنس سے نہ ہوان پر تيم جائز ہونے كے لئے ان پر كتنا غبار ہونا چاہئے؟ كيابيه كافى ہے كہ ان پر سے ہاتھ اللے تو غبار لے كرنہ اللے بلكہ ان چيزوں پر صرف اتنا غبار رہاہو كہ ہوا ميں بچھ د كھائى ديتا ہو، يابيہ ضرورى ہے كہ ہاتھ ميں غبار چيك جائے؟ مخضر المحاوى كى جواب: امام اسبيجابى جو ائمير ترجيح و تقیح سے ہيں انہوں نے مخضر طحاوى كى

و لنو کی نو لیسی کا تعار نی جائزہ

شرح میں فرمایا کہ" ایسی چیز پر غبار کا ہونا اور اس پر ہاتھ پھیرنے سے غبار کا اثر ظاہر ہونا"اس سے تیم جائز ہونے کے لئے ضروری ہے۔

فِى الدُّرِ الْمُخْتَارِ تَبَعًالِمَا فِى الْبَحْرِ الرَّائِقِ وَقَيَدَهُ الْإِسْبِيجَابِيُ بِاَنْ يَسْتَبِينَ الْرَ التُّرَابِ عَلَيْهِ بِمَدِّ الْيَدِ عَلَيْهِ وَإِنْ لَمْ يَسْتَبِنْ لَمْ يَجُزُ وَكَذَا كُلُّ مَا يَجُوزُ التَّيَمُ مُ عَلَيْهِ كَحِنْطَةٍ وَجَوْخَةٍ فَلْيَحْفِظُ

سے مسئلہ اگر چپہ عام متون اور اکثر شروح میں بغیر قید کے مطلقاً ذکر ہواہے (پوں کہ معد نیات وغیرہ پر غبار وتراب ہوتو تیم جائزہے) لیکن ایک ایسی زائد قید جو کوئی معتمد امام افادہ فرمائیں اسے قبول کر ناضر وری ہے جب تک کہ اس کے خلاف دیگر ائمہ کے کلمات میں تصر تے اور اس پر ترجیح نہ ہو خاص طور سے جب احتیاط کا مقام ہو تو امام معتمد کی بتائی ہوئی ایسی قید کا قبول کر نااور ضر وری ہے سُوئی کے ناکہ کے برابر بیشاب کے چھینٹے پڑ جانے کے مسئلہ میں علاء نے اس کی تصر تے گی ہے جسے اطمینان قلب نہ ہو حاشیہ شامی کا مطالعہ کرے۔

### ایک اشکال اور اس کاجواب 🎇

الیی قید قبول کر لینے پریہ نہیں کہا جاسکتا کہ شروح کو متون پر تقدم حاصل ہے اور متون کے اطلاق کو چھوڑ کر شروح کی تقیید کولیاجائے تویہ تقدیم متون کے منافی ہوگااس لئے کہ منافات کی بات تواس وقت ہوگی جب دونوں میں تضاد ہو۔ یہاں تضاد نہیں بلکہ بیان مراد ہے۔

اسی لئے علاءنے فرمایا ہے کہ شخصیص دفع ہے رفع نہیں (یعنی بعض افراد سے

التح التولي في التعدي جائزه و التحديث التعديد والتعديد والتعد والتعديد والتعد والتعديد والتعدد والتعديد والتعديد والتعدد والتعد والتعدد والتعدد والتعدد والتعدد والتعدد و

متعلق علم خاص کردینے کا مطلب بیہ ہے کہ جو اس میں داخل نہ ہتے ان کو الگ کردیا بیہ مطلب نہیں کہ جن کے لئے علم ثابت تھا ان سے علم اٹھادیا) اور اس سلسلہ میں تو علاء کی صراحت موجود ہے۔ جیسا کہ شرح لباب، ردالمخار اور دو سری کتابوں میں مذکور ہے کہ بیہ مشاکئے مذہب کا منصب ہے کہ وہ قیدوں کو بیان کریں (کوئی بات بظاہر مطلق نظر آر بی ہے حالانکہ وہ کسی قید سے مقید ہے تو ایسی قیدوں کی توضیح مشاکئے مذہب بی کا مام ہے ) اس لئے بیہ تقیید، متون کی مخالفت نہیں، وضاحت ہے۔

آپ نے دیکھانہیں کہ علامہ محق زین بن نجیم مصری دھھ اللہ تعالى علیہ نے اس قید کو قبول کرتے ہوئے بحر الرائق میں جو خہ وغیرہ کا حکم اس سے استخراج کیا ہے کیونکہ ان چیزوں میں یہ شرط کم ہی پائی جاتی ہے۔ صاحب در مختار کے اساد علامہ خیر الدین رملی بھی حکم کی بنیاد اسی تفصیل پر رکھتے ہیں۔ بحر الرائق، نہر الفائق کے مصنفین اور مدقق علائی صاحب در مختار جیسے محققین کرام نے اس قید کو مستحسن و پسندیدہ قرار دیا اور سبھی نے اسے یادر کھنے کی تاکید کی اور محشیان اعلام نے اسے برقرار کھا۔ (ت)

ان ساری تائیدات کے پیشِ نظریہ قید زیورِ قبول سے آراستہ و پیراستہ ہے، جسیا کہ ان حضرات کے کلمات کی مراجعت اور ان کی عبار توں کے مطالعہ سے ظاہر ہے اور حق کاعلم اس کے پاس ہے جوعلوم عطافر مانے والا ہے اور ہر رازِنہاں کو جاننے والا ہے۔

### حاشيه بن ايك اعتراض كاجواب

اگر تواعتراض کرے کہ تخصیص توپہلے کلام سے مقارن ہوتی ہے جبکہ مؤخر

= (فو گانو کی کا تعار فی جائزہ)

ہوتوہ ہائے ہے (تواس طرح کی تقییدات موئخرہ سے تخصیص کیو کر درست ہوگی)

اقول: یہ قاعدہ، تھم کو ثابت کرنے والے کلام کے بارے میں ہے جو صرف شارع علیہ السلام کا کلام ہے، اس میں جب مطلق وار د ہو گاتو تھم بھی مطلق ہو گا،
اور اگر تخصیص وار د ہو تو وہ اطلاق کو رَد کرکے اس کے لئے ناسخ ہوگی۔ لیکن علمائے کرام تو صرف راوی ہوتے ہیں اور تحقیق سے یہ بات معلوم ہے کہ علماء کرام قید والے مقام میں قید کی بجائے اطلاق سے کام لیتے ہیں پس تخصیص ان کے کرام قید والے مقام میں قید کی بجائے اطلاق سے کام لیتے ہیں پس تخصیص ان کے کلام میں اختصار کی وضاحت اور ان کے روایت کر دہ تھم کی شکیل ہوتی ہے، لہٰذا کلام میں اختصار کی وضاحت اور ان کے روایت کر دہ تھم کی شکیل ہوتی ہے، لہٰذا

# المام المسنت ك اس فتوى سے حاصل مونے والے قوائد

(1) امام معتمد قید لگائیں تو قبول کی جائے گی ہر کسی کی نہیں بشر طبکہ انہیں کی مثل دیگر فقہاء سے اس کے برخلاف تھم کی صراحت نہ ہو، یااس کے خلاف کی تصریح تو ہو گراس امام کی قید پر اسے ترجیح نہ ہو بالخصوص جب کہ اس قید پر عمل کرنے میں احتیاط ہو۔ یہ باتیں خاص رسم افتاء کے ضابطے کی وضاحت میں بیان ہو تھیں مزید یہ کہ

(2) نصوص کی تخصیص و تقیید میں اور فقہاء کرام کی عبارات کی تخصیص و تقیید میں اور فقہاء کرام کی عبارات کی تخصیص و تقیید میں فرق ہے دونوں کو ایک طرح کا سمجھناغلط فہمی ہے۔

🛈 ـــــفتاوي الرضويه، ج٣،ص٣٠ وضا فاؤندٌيشن لابور مختصراً.

=( فتوى نولىي كا تعار فى جائزه)===

(3) متون کے اطلاقات کے مقابلے میں معتمد شار حین کی تقییدات کو الْمُصْلَقُ یَجُوِی عَلَی الْمُلْکَ وَ یَحت مطلقاً رو نہیں کیا جاسکتا۔ معتمد شارح کی قید کا اعتبار کرنادیگر ضروری بیان کردہ شر الط کے شخق کی صورت میں ضروری ہوتا ہے، اس لئے کہ شخقیق سے یہ بات معلوم ہے کہ علائے کرام قیدوالے مقام میں قید کی بجائے اطلاق سے کام لیتے ہیں اوپر علامہ شامی دھة الله تعالى علیه کے رسالہ کے حوالہ سے تفصیلی عبارت میں بھی یہی بات واضح طور پر بیان ہوئی ہے، ہاں جہاں کہیں قید کا اعتبار کرنا درست نہ ہو تواطلاق ہی یر مدار رہے گا۔

امید ہے کہ اس ایک فتوی کی جھلک سے سمجھد ارطالب علم پر امام اہلسنت دھیۃ الله تعالى عدیدے مطالعہ کی وسعت اور فکر کی گہر ائی و گیر ائی اور امور شرعیہ میں کمالِ احتیاط کامفہوم اچھی طرح واضح ہوجائے گا، مزید فتاوی رضویہ کے مطالعہ کی برکت سے بہت سوکا بھلا ہواہے اور بھلا ہو تارہے گا کہ اس نازک ورقیق فن میں اس کی حیثیت بلاشبہ ماہر معلم کی سی ہے اور اس میں رسم افتاء جو غیر مجتهد مفتی کے فتاوی کا میز ان ومعیار ہے، اس کی الجھنوں کا حل اور قابل قدر تشریحات بھی ہیں جو بذات خود فتاوی رضویہ کے معتمد و معتبر ہونے کی بنیادی وجہ ہیں۔

### ایک اہم سوال اور اس کاجواب

سوال: تخصص فی الفقہ کے طلباء اور مشق کے ابتدائی مرحلہ میں جو کسی کے ماتخت مشق کررہے ہوں، وہ فقہاء کے مراتب اور ہر ایک کا دائرہ کار بخوبی سمجھ کر اس کی کاوشوں سے صبح طور پر مستفیض ہوتے ہوئے فتویٰ نویسی کی مشق کرنے اس کی کاوشوں سے صبح طور پر مستفیض ہوتے ہوئے فتویٰ نویسی کی مشق کرنے

(105)

( فتو کی تولیک کا تعار فی جائزہ)≡

کے معاملہ کو اس قدر مختاط اور پر مشقت دیکھ کر گھبر انہ جائیں کہیں ان کی ہمت کمزور نہ پڑجائے؟

جواب: یہ تو بنیادی ضروری امور کی نشاندہی اجمالا کی گئی ہے جس کی ہمت انہیں سن کر کمزور پڑجائے وہ ضرور کم ہمت ہے۔ اس مرض کاعلاج یوں نہیں ہوتا کہ اسے ضروری مطالعہ کرنے کاہی نہ کہا جائے اور ایک دو کتابیں پڑھ کر مفتی بننے کی راہ دکھادی جائے، بلکہ اس کی ہمت بڑھائی جائے کہ نبی کریم صد الله تعالى علیه دسلم کی امت کی صحیحر ہنمائی کے لئے دین میں تفقہ اور فقہ میں تجر رکھنے والوں کی کرشرت موجو دہ حالات میں اہم ترین دینی ضرورت ہے۔ ایسے افر اد خود بخو د بغیر محت کئے نہ آئیں گے، ہر ایک فوری فائدہ کا حصول مد نظر رکھتے ہوئے کم پڑھنے پر اکتفاء کرلے گاتو مشکل اور پیچیدہ مسائل کو حل کرے امت کی صحیحر ہنمائی کرنے اکتفاء کرلے گاتو مشکل اور پیچیدہ مسائل کو حل کرے امت کی صحیحر ہنمائی کرنے والے افر اد کسے تار ہوں گے ؟

یوں ان کی بروقت ذہن سازی کی جائے ، انہیں شوق دلایا جائے اور کچھ کر تاہوا

پائیں تو ان کی حوصلہ افزائی بھی کی جائے کہ ہمارے بزر گول نے بسر وسامانی کے

باوجود مشکل حالات میں جب آج کی طرح سہولتیں بھی میسر نہیں تھیں تفسیر،

شروح حدیث، فقہ و تصوف کے مسائل کی شخفیق و تنقیح کر کے کئی گئی جلدوں پر
مشتمل کتابیں تکھیں اور ہم انہیں پڑھنے کے لئے بھی تیار نہ ہوں، سمجھ کر حل کرنے

کا مقیم ارادہ بھی نہ کریں اور خواب و خیال میں ان نفوس قد سیہ کے مراتب کا اپنے

آپ کو حقد ار سمجھیں، کیایہ دیانت وانصاف کا خون کرنے کے متر ادف نہیں؟

= ( نو ی نو یک کا تعار فی جائزہ ) = = = = =

علامہ ہاشم محصوی دصة الله تعالى عليه جو محصصہ سندھ کے مشہور و معروف محقق، فقيد اور محدث گزرے ہيں جن کی کتب کی تعداد تين سوتک ہے۔ ان کے شوق علم کے بارے ميں علامہ محد طفيل نقشبندی قادری مد ظله العالی کی کتاب "تُخفَّهُ الزَّائِدِينْ "ميں ان کا ایک واقعہ درج ہے فرماتے ہیں کہ

"ان کے دار العلوم میں ایک مہمان عرب شریف سے تشریف لائے جن کے پاس علامہ امین الشہیر بہ ابن عابدین شامی کی کتاب "دَدُّ الْبُحْتَازُ" بھی جے حضرت مخدوم نے بے حد پسند کیا اور چند دنوں کے لئے اس مہمان عرب سے عاریۃ لیناچاہی مگراس مہمان عرب نے معذرت کرتے ہوئے کہا کہ صرف آج کی رات تہمیں اجازت ہے اپنے پاس کھواور استفادہ کرو۔ چنانچہ حضرت مخدوم رحبۃ الله تعالیٰ علیه نے وہ کتاب لے کر اپنے طلباء کو حکم دیا کہ آج رات ہی میں پوری کتاب نقل کرکے والی بی جلد بندی کرناہے صبح یہ کتاب جو بطور امانت ہے واپس کرنی ہے۔ طلباء کر آم کتاب کی نقل میں شروع ہوگئے، صبح تک کتاب نقل کرکے جلد بھی والی ہی کردی گئے۔ جب اس مہمان عرب نے صبح واپس کے وقت کتاب مانگی توایک کے بجائے دو کتابیں حضرت مخدوم رحبۃ الله تعالیٰ علیه نے پیش کردیں مانگی توایک کے بجائے دو کتابیں حضرت مخدوم رحبۃ الله تعالیٰ علیه نے پیش کردیں دھیں یہ مہمان جر ان رہ گئے۔ (۱

اس واقعے سے حضرت علامہ ہاشم ٹھٹوی دھة الله تعالى عليه كے شوق علم كے ساتھ ساتھ آپ كے شاگر دوں كى رغبت اور استادكى فرمانبر دارى اور ادب كا بھى

1. ــــ تحفة الزائرين، ص. ٢٨٢٠.

(فتو کی نولی کا تعار فی جائزه)

پتاجلتاہے۔

اسي طرح امام ابلسنت مجد دوين وملت احمد رضاخان رحية الله تعالى عليه كاشوق علم اور حافظہ اور کھوس علمی بنیا دول پر دین متین کی خدمت عالم پر آشکار ہے۔ مشہور ے كە"غْفُودْ الدّرِيّه فِي تَنْقِيْح الْفَتَاوَى الْحَامَدِيّة"كى دوضخيم جلدى محدث سورتی رحمة الله تعالى عليه سے عارياً لی كه بريلي حاكر يرهوں گا، جونكه انہيں كے يهال بطورِ مهمان تشريف فرمات اور وقت كم ره گياتها، اسي دن اعلي حضرت دحية الله تعان عدیده کو واپس بریلی جانا تھا، اس لئے ساتھ لے جانے کا ارادہ تھاوہیں مطالعہ کرنے کا وقت نہیں تھا، مگر کسی کام سے ایک دن مزیدر کناپڑا۔ دن میں توموقع نہ ملاایک رات جو میسر آئی اسی ایک رات میں اور کچھ وقت جو صبح کاملااس میں پوری دو جلدیں اچھی طرح مطالعہ فرمالیں۔ دوسرے دن دوپہر کو جب واپس جانے کی تاری شروع ہوئی تو کسی سے کہا کہ محدث سورتی کو واپس دے آؤ۔جب محدث سورتی رحمة الله تعالى عليه نے تعجب سے يو جھا كه آپ نے توساتھ لے جانی تھيں آپ واپس کیوں فرمارہے ہیں؟ توار شاد فرمایا کہ

"قصد توبر بلی ساتھ لے جانے کا تھالیکن جب کل جانانہ ہواتو شب میں اور صبح کے وقت بوری کتاب د بکھ لی، اب لے جانے کی ضرورت نہ رہی۔"
حضرت محدث سورتی دھمة الله تعالى عليه نے فرمايا: بس ایک مرتبه و بکھ لينا

كافى بوگيا؟ اعلى حضرت دحمة الله تعالى عليه فرمايا:

"الله تعالى كے فضل وكرم سے اميد ہے كه دو تين مهينه تك توجهال كى

فتو کې نولیک کا تعار فی جائز ہ

عبارت کی ضرورت ہوگی فناویٰ میں لکھ دو نگااور مضمون توان شاء الله عمر بھرکے لئے محفوط ہو گیا۔ ۱۶۰۰

فرماتے ہیں:

"افسوس کہ آج کل طلباء آرام پہندہیں چاہتے ہیں کہ علم ایک نوالہ ہو جسے
ہارونق کمرے میں پلنگ پر بجل کے پنگھے کے نیچے آرام کی حالت میں استاذ
صاحب نہایت ادب سے ہاتھ باندھ کر ہمارے منہ میں ڈال دے اور پھر
ہم زمانہ کے امام بن جائیں اور بس۔ "(2)

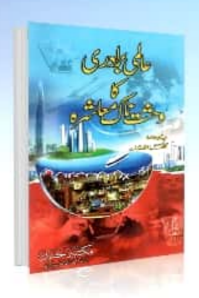
لہذااس سہل پہندی اور سطیت پہندی کی عادت کو چھوڑ کر حصول علم کے بنیادی تقاضوں کو مد نظر رکھتے ہوئے خوب محنت کی جائے تو بہت سے ضروری دینی علوم میں اور بالخصوص اس فقہ وا فتاء کے فن میں بھی مہارت پیدا ہوسکتی ہے۔ علوم میں ادر بالخصوص اس فقہ وا فتاء کے فن میں بھی مہارت پیدا ہوسکتی ہے۔ الله کرے دل میں اتر جائے مری بات

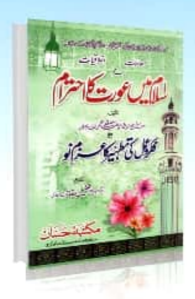
|        |                     |           |      |        |                 | - |
|--------|---------------------|-----------|------|--------|-----------------|---|
| ملخصا. | ۷ ، مفسوما و        | ح ۱۳ م ۱۳ | حضات | ت اعلہ | ا ـ ـ ـ ـ ـ حيا | O |
|        | <i>)</i> - <i>)</i> |           |      | - ح    | •               | _ |

مكتبةحسان

<sup>2 .....</sup>التوضيح الكامل، ص٢، مكتبه اويسيه بهاولپور.

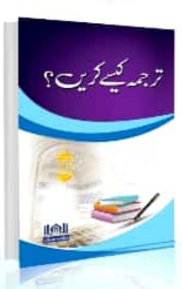
#### https://ataunnabi.blogspot.in













مکتبه حسان: مرکز فیضان مدینه پرانی سبزی منڈی کراچی فون نمبر:2476512-0331